


 

 

 

 
Pe. Luiz Carlos Lodi da Cruz 

 

 

 
Descobrindo a castidade 

 

 

 

 

 

 

2ª edição 

 

Anápolis 

Pró-Vida de Anápolis 

2025 

  



 

Explicação do desenho da capa: 

A castidade, uma virtude de beleza fascinante, que 

se irradia nos rostos do Menino Jesus e da Virgem 

Maria (“Madre di Bontà”, de irmã Angélica 

Ballan, pia discípula do Divino Mestre).  

O lírio representa a pureza, que nos tornará 

capazes de ver a Deus face a face. 

 

 

 

 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
(Câmara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

Cruz, Luiz Carlos Lodi da
Descobrindo a castidade / Luiz Carlos Lodi da

Cruz. -- 2. ed. -- Anápolis, GO : Pró-Vida de
Anápolis, 2025.

ISBN 978-85-93402-02-9
1. Castidade - Aspectos religiosos 2. Catolicismo

3. Ensinamentos biblicos 4. Familia 5. Namoro -
Aspectos religiosos - Cristianismo 6. Sacramentos -
Igreja Católica I. Titulo.

25-305494.1 CDD-248.83
índices para catálogo sistemático:

1. Namoro : Aspectos religiosos : Cristianismo
248.83

Suelen Silva Araújo Oliveira - Bibliotecária - CRB-8/11482



3 

 

 

 

 
 

ÍNDICE 

 
A família, criada por Deus .......................................... 5 
A família redimida por Cristo ................................... 10 
O matrimônio como sacramento ............................... 12 
Cristo Esposo e a Igreja Esposa ................................ 14 
Loucura ou heroísmo ................................................ 17 
Família, a Igreja doméstica ....................................... 17 
Tabu: uma ideia fundamental ................................... 21 
O namoro .................................................................. 35 
O que é pecado durante o namoro? ........................... 38 
Uma história de namorados ...................................... 40 
Uma história de motorista ......................................... 41 
O cuidado com o incêndio ........................................ 43 
Como conhecer a alma do outro? ............................. 44 
Prova de amor ........................................................... 46 
Até onde eu posso ir? ................................................ 48 
Um exemplo pessoal ................................................. 48 
A prudência ............................................................... 50 
Diálogo entre mãe e filha .......................................... 52 
Dois jovens prudentes ............................................... 53 
Um passeio ............................................................... 54 
Uma carona ............................................................... 55 
Rapazes e moças são diferentes ................................ 55 
O pudor ..................................................................... 58 



4 

 

E se eu não cobrir devidamente o meu corpo? ......... 60 
“Mas eu uso essas roupas sem má intenção” ............ 63 
“Ninguém pode servir a dois senhores” (Mt 6,24) ... 65 
Saias ou calças? ........................................................ 66 
Uma história da vida de Santa Teresinha ................. 68 
O pudor durante o namoro ........................................ 69 
O pudor no dia do casamento ................................... 70 
A varinha de condão ................................................. 71 
A pureza e a visão de Deus....................................... 74 
Mas o que significa “ver a Deus”? ........................... 76 
A alegria da pureza ................................................... 78 
A pureza e o olhar .................................................... 79 
O olho é a luz do corpo............................................. 82 
Uma história de horror ............................................. 84 
O celular ................................................................... 88 
Namorar a quem e durante quanto tempo? ............... 89 
Posso baixar a guarda no noivado? .......................... 92 
O exemplo de Tobias e Sara ..................................... 93 
Os filhos: um dom de Deus ...................................... 95 
O perigo do “planejamento familiar” ..................... 100 
O pecado da anticoncepção .................................... 105 
Como a pílula anticoncepcional funciona .............. 109 
O dispositivo intrauterino (DIU) ............................ 113 
A esterilização ........................................................ 114 
O aborto .................................................................. 117 
O duplo efeito ......................................................... 122 
A cultura da castidade ............................................ 125 
 

  



5 

 

A família, criada por Deus 

Diz São João Paulo II em sua Carta às 

Famílias que “Deus cria em virtude de sua palavra: 

‘Faça-se!’” 1, Por exemplo: “Faça-se a luz” (Gn 

1,3). 

A palavra “faça-se” encontramos no relato da 

criação da luz, do firmamento, do sol, da lua, das 

estrelas, da terra, do mar, das plantas, das aves, dos 

peixes e dos animais terrestres. No entanto, ao 

criar o homem, deparamo-nos com o plural 

“façamos”. Isso é notado pelo Papa. 

É significativo que esta palavra de Deus, no 

caso da criação do homem, seja completada 

pelos seguintes termos: “Façamos o homem à 

 
1 S. JOÃO PAULO II, Carta às famílias, 1994, n. 6. 

PAI

¥
ESPIRITO
SANTOF LHO

it



6 

 

nossa imagem, à nossa semelhança” (Gn 

1,26). Antes de criar o homem, o Criador 

como que reentra em si mesmo para procurar 

o modelo e a inspiração no mistério do seu 

ser, que já aqui se manifesta de algum modo 

como o “Nós” divino. Deste mistério deriva, 

por via de criação, o ser humano: “Deus criou 

o homem à sua imagem, criou-o à imagem de 

Deus; ele os criou homem e mulher” (Gn 

1,27)2. 

Ora, como diz uma canção, “Deus é único 

sem ser sozinho: são três amando num só 

coração”3. Ao criar o homem semelhante a si, 

Deus disse: “Não é bom que o homem esteja só” 

(Gn 2,18). À semelhança da Santíssima Trindade 

– Pai, Filho e Espírito Santo – o homem deveria 

viver em comunidade. Na criação, tudo era bom, 

aliás “muito bom” (Gn 1,31), menos a solidão do 

homem. A Bíblia narra então a criação de “uma 

auxiliar que lhe corresponda” (Gn 2,18), a partir da 

costela do homem. Por que a partir da costela? 

Ouçamos a resposta de S. Tomás de Aquino: 

 
2 Ibidem. 
3 Pe. Lúcio FLORO (letra); Ir. Miria T. KOLLING (música). 

Divino Espírito que sois amigo. Faixa 13 do CD Envia teu 

Espírito, Senhor, Paulus Música. 



7 

 

Era conveniente que a mulher fosse formada 

da costela do homem [...] para significar que 

entre o homem e a mulher deve haver uma 

união de sociedade, pois nem a mulher deve 

dominar o homem, e por isso não foi formada 

da cabeça; nem deve ser desprezada pelo 

homem, como se lhe fosse servilmente 

submetida, e por isso não foi formada dos 

pés.4. 

Portanto, nem da cabeça, nem dos pés, 

mas da costela. 

Ou seja, nem dominadora, nem escrava, 

mas companheira. 

A união entre o homem e a mulher deve ser 

uma união de amor. Por quê? 

• Porque Deus é amor (1Jo 4,8), 

• criou-os por amor, 

• e chamou-os ao amor5. 

“O amor é, portanto, a fundamental e 

originária vocação do ser humano”6 .Como o ser 

humano é corpo e alma, matéria e espírito, “o amor 

 
4 S. TOMÁS DE AQUINO, Suma Teológica, I, q. 92, a. 3, 

resposta. 
5 Cf. S. JOÃO PAULO II, Exortação Apostólica Familiaris 

Consortio, 1981, n. 11. 
6 Ibidem. 



8 

 

abraça também o corpo humano e o corpo torna-se 

participante do amor espiritual”7. 

O autor sagrado assim exprime a união 

conjugal: “Por isso, o homem deixa seu pai e sua 

mãe, se une à sua mulher, e eles se tornam uma só 

carne” (Gn 2,24). Comentando este texto, Jesus 

diz aos fariseus: “De modo que já não são dois, 

mas uma só carne. Portanto, o que Deus uniu, o 

homem não separe” (Mc 10,8). 

Note-se que o homem pode deixar o pai e a 

mãe, mas não pode deixar a sua mulher. A união 

entre marido e mulher é mais estreita que união 

entre eles e seus pais. Ambos vêm de famílias 

diferentes e se unem para constituir uma nova 

família. Esta união indissolúvel, porque fundada 

no amor, é também fecunda: “Sede fecundos, 

multiplicai-vos, enchei a terra e submetei-a” (Gn 

1,28). 

O amor sempre dá vida. Por isso, o amor 

conjugal ‘não se esgota no interior do próprio 

casal (...) Os cônjuges, enquanto se doam 

entre si, doam para além de si mesmos a 

realidade do filho, reflexo vivo do seu amor, 

 
7 Ibidem. 



9 

 

sinal permanente da unidade conjugal e 

síntese viva e indissociável do ser pai e mãe’8. 

Deus, que criou o primeiro homem do limo da 

terra, poderia ter continuado a criar do mesmo 

modo os outros homens. Mas não foi assim que ele 

fez. Quis servir-se de um casal – um homem e uma 

mulher – para encher a terra de pessoas. 

Deste modo, o Criador tornou o homem e a 

mulher partícipes da obra da sua criação e 

transformou-os ao mesmo tempo em 

instrumentos do seu amor, confiando à sua 

responsabilidade o futuro da humanidade 

através da transmissão da vida humana9. 

Quanta responsabilidade para quem se casa: 

gerar filhos com o mesmo amor com que Deus 

criou o primeiro homem! 

A família, ferida pelo pecado 

O matrimônio, tal como foi instituído por 

Deus, ou seja, uma união perpétua e exclusiva 

entre um só homem e uma só mulher, aberta à 

procriação e fundada no amor, sofreu a ferida do 

pecado original. 

 
8 FRANCISCO. Exortação Amoris Laetitia, 2016, n. 165, 

citando Familiaris Consortio, n. 14. 
9 FRANCISCO. Exortação Amoris Laetitia, n. 81. 



10 

 

Entre os descendentes de Caim encontramos 

Lamec, que “tomou para si duas mulheres” (Gn 

4,19), dando início à poligamia. Na própria Lei de 

Moisés aparece uma previsão de um homem, ao 

repudiar sua mulher, escrever para ela uma “ata de 

divórcio” (Dt 24,2). 

Quando Jesus foi interrogado pelos fariseus 

sobre o divórcio, ele lhes disse: 

Moisés, por causa da dureza dos vossos 

corações, vos permitiu repudiar vossas 

mulheres, mas no princípio não era assim (Mt 

19,8). 

Ora, por meio do profeta Ezequiel, Deus 

havia prometido mudar o coração do seu povo: 

Dar-vos-ei coração novo, porei no vosso 

íntimo espírito novo, tirarei de vosso peito o 

coração de pedra e vos darei coração de 

carne (Ez 36,26). 

A família redimida por Cristo 

Esse “transplante de coração” 

ocorreria com o Batismo deixado 

por Jesus: “Quem não nascer da 

água e do Espírito não pode entrar 

no Reino de Deus” (Jo 3,5). Este 

novo nascimento, que ocorre a partir da água, mas 

m



11 

 

com a ação do Espírito Santo, é necessário para 

entrar no Reino de Deus, que havia sido fechado 

pelo pecado de nossos primeiros pais. 

Com o sacrifício de si mesmo que 

Jesus fez na cruz, o céu se abriu para 

nós. “Um dos soldados transpassou-

lhe o lado com a lança e imediatamente 

saiu sangue e água” (Jo 19,34). O 

sangue derramado atesta que Jesus de 

fato morreu. A água significa o Espírito 

Santo que Jesus conquistou para nós, 

com a abundância de seus dons. 

Podemos imaginar um rio de água 

saindo do peito de Jesus e descendo sobre a cabeça 

de cada criança que é batizada. O cristão, 

purificado pelo Batismo, que custou o sacrifício de 

Cristo, recebe agora “um coração novo” e um 

“espírito novo” (Ez 36,26). Livres da “dureza de 

coração” a que se refere Jesus, agora homem e 

mulher são capazes, com a graça do Espírito, de 

conservar o matrimônio indissolúvel e perpétuo: 

Todo aquele que repudiar sua mulher e 

desposar outra, comete adultério contra a 

primeira; e se essa repudiar seu marido e 

desposar outro, comete adultério (Mc 10,11-

12). 

t



12 

 

O matrimônio como sacramento 

Essa condenação radical do divórcio causou 

espanto nos discípulos, que lhe disseram: “Se é 

assim a condição do homem em relação à mulher, 

não vale a pena casar-se” (Mt 19,10). 

De fato, visto como um 

negócio, o matrimônio é 

péssimo. Mais do que isso: é 

uma loucura. É como assinar 

um cheque em branco e entregar ao outro 

negociante, aceitando qualquer valor que ele 

queira escrever. Por isso diz Jesus: “Nem todos são 

capazes de compreender essa palavra, mas só 

aqueles a quem é concedido” (Mt 19,11). 

Nem todos compreendem: 

• que o matrimônio não é um negócio, mas 

uma aliança de amor; 

• que os dois se casam não por causa do 

bem que receberão, mas por causa do bem 

que darão um ao outro; 

• que os dois se casam não para serem 

felizes, mas para fazerem felizes um ao 

outro. 

E sobretudo, nem todos compreendem que 

... como Jesus veio para restabelecer a ordem 

inicial da criação perturbada pelo pecado, ele 

mesmo dá a força e a graça para viver o 

%



13 

 

casamento na nova dimensão do Reino de 

Deus. É seguindo a Cristo, renunciando a si 

mesmos e tomando cada um sua cruz que os 

esposos poderão ‘compreender’ o sentido 

original do casamento e vivê-lo com a ajuda 

de Cristo. Esta graça do matrimônio cristão é 

um fruto da cruz de Cristo, fonte de toda vida 

cristã10. 

Vejamos como São Paulo fala do matrimônio 

como um sinal eficaz (sacramento) do amor de 

Cristo pela Igreja: 

Sede submissos uns aos outros no temor de 

Cristo. 

As mulheres o sejam a seus maridos, como ao 

Senhor, porque o homem é a cabeça da 

mulher, como Cristo é cabeça da Igreja e o 

salvador do Corpo. Como a Igreja está em 

tudo sujeita a Cristo, estejam as mulheres em 

tudo sujeitas aos maridos. 

E vós, maridos, amai vossas mulheres, como 

Cristo amou a Igreja e se entregou por ela. 

[...] 

Por isso deixará o homem seu pai e sua mãe 

e se ligará à sua mulher, e serão ambos uma 

só carne. 

 
10 Catecismo da Igreja Católica, n. 1615. 



14 

 

É grande este mistério: refiro-me à relação 

entre Cristo e a Igreja (Ef 5,21-25.31-32). 

Como ensina o Catecismo, “o matrimônio 

entre batizados é um verdadeiro sacramento da 

nova aliança, pois significa e comunica a graça”11. 

“É grande este mistério!” (Ef 5,32) – diz São 

Paulo. Não é de admirar que nem todos o 

entendam. 

Cristo Esposo e a Igreja Esposa 

O marido tem que amar como Cristo ama e a 

mulher tem que amar como a Igreja ama. Qual dos 

dois tem amor maior: Cristo ou a Igreja? 

Evidentemente Cristo. 

Logo, o marido, justamente por ser “cabeça”, 

tem um dever maior de amar. 

Cristo não esperou ser amado. “Ele nos amou 

primeiro” (1Jo 4,19). Assim deve fazer o marido. 

Cristo se entregou e morreu pela Igreja (Ef 

5,25); assim, o marido deve dar a vida pela mulher. 

Cristo é o “salvador do Corpo” (Ef 5,23); 

assim, o marido deve salvar a mulher. Note-se que, 

para o marido, ser cabeça não é uma vantagem, 

mas um encargo. Os chefes devem servir: “aquele 

 
11 Catecismo da Igreja Católica, n. 1617. 

 



15 

 

que quiser ser o primeiro dentre vós, seja o servo 

de todos” (Mc 10,44). 

E para a mulher, a submissão não é uma 

desonra. Assim explica Costanza Miriano: “A 

submissão de que fala Paulo é um presente, livre 

como qualquer presente, senão seria uma taxa. É 

um presente espontâneo de si, feito por amor”12. 

Segundo o Papa São Paulo VI, o amor 

conjugal é: 

• plenamente humano, quer dizer, ao mesmo 

tempo, espiritual e sensível. 

• total, quer dizer, sem reservas e cálculos 

egoístas. Quem ama verdadeiramente o 

próprio consorte não o ama somente por 

aquilo que dele recebe, mas por ele mesmo, 

por poder enriquecê-lo com o dom de si 

próprio. 

• fiel e exclusivo até a morte. 

 
12 Cf. http://costanzamiriano.com/la-sottomissione/. 

Costanza Miriano, jornalista e escritora italiana, católica e 

mãe de quatro filhos, publicou em 2011 um livro dirigido às 

mulheres, que se tornou best seller: “Sposati e sii 

sottomessa” (Casa-te e sê submissa). No ano seguinte, 

publicou “Sposala e muori per lei” (Casa-te e morre por ela), 

dedicado desta vez aos homens. 



16 

 

• fecundo: não se esgota na comunhão entre 

os cônjuges, mas está destinado a 

continuar-se suscitando novas vidas13. 

Uma religiosa casa-se com um marido 

perfeito: Cristo. Nunca será traída por ele e nunca 

ficará viúva. É uma mulher fadada a ser feliz. O 

mesmo se pode dizer do padre, que se casa com 

uma esposa perfeita: a Igreja. É um homem fadado 

à felicidade. 

No entanto, aqueles que não têm vocação 

sacerdotal nem religiosa, mas matrimonial, casam-

se com pessoas imperfeitas, ou seja, que têm 

defeitos. Alguns defeitos já são conhecidos, outros 

serão conhecidos depois e ainda outros serão 

adquiridos depois. E apesar disso eles prometem 

ser fiéis um ao outro “na alegria e na tristeza, na 

saúde e na doença”, amando-se e respeitando-se 

todos os dias de suas vidas. E essa fidelidade é 

prometida incondicionalmente: nem se o outro for 

infiel a mim, eu estou autorizado a ser infiel a ele! 

Ao casar-me, devo contar com a hipótese de ser 

fiel àquele que me abandonou, de amar aquele que 

deixou de amar-me e de oferecer a Deus minha 

solidão pela conversão daquele que me traiu. 

 

 
13 Cf. S. PAULO VI, Encíclica Humanae Vitae, 1968, n. 9. 



17 

 

Loucura ou heroísmo 

Diante de tamanha exigência do matrimônio 

cristão, somente dois tipos de pessoas se atrevem 

a se casar: os loucos e os heróis. 

O louco casa-se para ser feliz, na ilusão de 

que a outra pessoa, limitada e imperfeita, poderá 

saciar a ele, que foi criado para o infinito e a 

eternidade. 

O herói renuncia a si mesmo e casa-se para 

fazer o outro feliz. Imitando a Cristo crucificado, 

esvazia-se de tudo, até da água e do sangue do seu 

coração. Não pensa em ser servido, mas em servir 

e dar a vida (cf. Mc 10,45). 

Obviamente, os cônjuges são chamados não à 

loucura, mas ao heroísmo. Não é à toa que Cristo 

elevou o matrimônio à dignidade de um 

sacramento, ou seja, um sinal sensível que 

comunica a graça que significa. Somente com a 

graça divina, os cônjuges podem ser fiéis a tão 

sublime vocação e missão. 

Família, a Igreja doméstica 

“Cristo quis nascer e crescer no seio da 

Sagrada Família de José e Maria. A Igreja não é 

outra coisa senão a ‘família de Deus’”14. E a 

 
14 Catecismo da Igreja Católica, n. 1655. 



18 

 

família constituída pelo sacramento do 

matrimônio é uma espécie de “Igreja doméstica”, 

onde é necessário que “os pais sejam para os 

filhos, pela palavra e pelo exemplo, os primeiros 

mestres na fé”15. 

Concluo transcrevendo as palavras de Dom 

Manoel Pestana Filho, saudoso Bispo de Anápolis, 

escritas na capa da pasta do VIII Congresso 

Teológico 2004 “A Família Cristã: célula-mãe de 

uma sociedade melhor”.16 

Santificar a família é renovar a Igreja e o 

mundo. 

A família é hoje o grande campo de batalha 

entre a vida e a morte, a verdade e a mentira, o 

bem e o mal. Salvar a família é assegurar o futuro. 

Santificá-la é renovar a Igreja e o mundo. 

Porque é a família que constrói os homens, os 

cristãos e os santos. Tudo o que se faz pela família, 

ainda é muito pouco; tudo o que se fizer sem a 

família é quase nada. 

 
15 CONCÍLIO VATICANO II, Constituição Dogmática 

Lumen Gentium, n. 11. 
16 O Congresso ocorreu nos dias 31 de julho e 1° de agosto 

de 2004, no Salão da Catedral Bom Jesus, Centro, Anápolis, 

GO. Na época, Dom Manoel já era Administrador 

Apostólico, e esperava a posse de seu sucessor Bispo Dom 

João Wilk. 



19 

 

*** 

Antes do 

princípio era a 

FAMÍLIA divina: 

Pai, Filho e 

Espírito Santo. 

No momento 

da criação, a 

FAMÍLIA humana: 

Adão e Eva, uma só 

carne, fonte da 

vida. 

No tempo da 

Redenção, a 

FAMÍLIA humano-

divina: Jesus, Maria, José, santidade e graça. 

*** 

E foi para promover e salvar a família que 

escrevi o que segue sobre a castidade. 

  

m &m
y

'

mf -Mib-fiV * .«Ml 1. 4\

^xS
L4



20 

 

  



21 

 

 

 

 

 

Tabu: uma ideia fundamental 

Os nativos da Polinésia chamavam de tabu a 

tudo aquilo que era sagrado e intocável. A vida era 

um tabu. A união sexual em que a vida é gerada 

era um tabu. 

Tabu era uma palavra com sentido positivo. 

Significava o reconhecimento pelo homem da 

soberania de Deus em sua vida. 

Lamentavelmente essa palavra passou para a 

língua inglesa (taboo) e depois para a portuguesa 

(tabu) com um sentido pejorativo. Tabu passou a 

significar qualquer coisa proibida sem motivo, 

simplesmente por costume ou por preconceito. 

Nesse sentido, diz-se que a sexualidade ainda 

é um tabu, que precisa ser quebrado. Os chamados 

“educadores sexuais” defendem a quebra desse 

tabu como um progresso para a sociedade. Para 

eles, não há motivo para considerar sagrado o ato 

sexual. Por que então guardar a virgindade antes 

do matrimônio? Por que, depois do matrimônio, 



22 

 

ser fiel ao cônjuge? Por que não entregar o próprio 

corpo à prostituição, como fonte de renda? 

Os “sexólogos” modernos têm muito a 

aprender com os nativos da Polinésia. A 

sexualidade é realmente um tabu. Não para ser 

quebrado, mas para ser cultivado. Cultivar a 

sacralidade da união sexual é cultivar a sacralidade 

da vida. 

O ato sexual é tão sagrado quanto a vida 

por ele gerada. 

Dos mandamentos dados por Deus a Moisés, 

o quinto manda respeitar a vida: “Não matar”. O 

sexto manda respeitar a sexualidade: “Não pecar 

contra a castidade”. 

A sexualidade e a vida estão intimamente 

ligadas. Os parlamentares que defendem a 

profanação da sexualidade (por exemplo, o 

“casamento” de homossexuais, a “profissão” de 

prostituta...) são os mesmos que defendem a 

profanação da vida (por exemplo, o aborto e a 

eutanásia). 

O que é a castidade? 

Castidade é a virtude que regula o instinto 

sexual segundo a reta razão. 

Que é instinto sexual? É a atração natural que 

existe entre o sexo masculino e o sexo feminino. 



23 

 

Sexo vem do latim 

“secare”, que significa 

cortar. A palavra sexo indica 

que o ser humano está 

“cortado” em duas partes, 

diferentes e complementares: 

o homem e a mulher. Um foi 

feito para o outro e completa-

se no outro. 

 

“Por isso, o homem deixará seu pai e sua mãe 

e se unirá à sua mulher, e eles se tornarão uma só 

carne” (Gn 2,24). 

O instinto sexual leva o homem e a mulher a 

unirem seus corpos. Esta união, em que os dois se 

tornam uma só carne, chama-se união sexual ou 

ato sexual ou ato conjugal. 

Para que serve a união sexual? 

 para que o homem e a mulher se 

completem mutuamente e exprimam seu 

amor; 

Ktl*SECA*vtrCOHVANlt ’>

ALVSCVU*°
VVMIM*°



24 

 

 para que ambos possam procriar, gerar 

novos seres humanos, transmitir a vida. 

Os animais irracionais guiam-se unicamente 

pelo instinto. Na época do cio, o cachorro e a 

cadela acasalam-se, mais parecendo que estão se 

agredindo. Ocorrendo gravidez, a cadela dá à luz 

uma ninhada. No entanto, a fêmea, o macho e os 

filhotes não formam uma família. Não existe 

compromisso de fidelidade. No próximo cio, 

podem acasalar-se com outros animais. E pode 

haver o acasalamento entre irmãos, entre mãe e 

filhote ou entre pai e filhote. 

O homem tem também o instinto sexual, mas 

tem a razão, que os outros animais não têm. É a 

razão que deve governar o instinto. 

Um exemplo análogo: tanto o homem quanto 

os animais têm o instinto de se alimentar. O 

animal, ao ver o alimento, dirige-se cegamente a 

ele para devorá-lo. Uma pessoa, ao contrário, ao 

ver um bolo na vitrine de uma confeitaria, sabe que 

não pode apanhá-lo pelo simples fato de sentir 

apetite. A razão lhe diz que não é lícito apropriar-

se do alheio. O homem, embora sinta fome, sabe 

esperar a hora das refeições. E durante as 

refeições, sabe guardar as boas maneiras. 

Voltemos ao caso do instinto sexual. Embora 

o homem sinta atração pela pessoa do outro sexo, 



25 

 

sabe que só depois do casamento poderá unir-se ao 

corpo dela. A razão ordena esperar. Depois de 

casado, embora ele sinta atração por várias pessoas 

do outro sexo, sabe que só poderá unir-se ao corpo 

de seu cônjuge. A razão o ensina que após o 

casamento forma-se a sociedade conjugal, 

composta de marido e mulher, que exige fidelidade 

e perpetuidade, e que deve ser aberta à procriação. 

Depois que os filhos são gerados, os pais entendem 

que é sua missão educá-los. 

Quem é chamado à castidade? 

Todo ser humano é chamado à castidade. Não 

há outra escolha: ou somos castos ou nos 

nivelamos aos quadrúpedes. 

Quem zomba daquele que é casto é um fraco 

que zomba do forte, é um derrotado que zomba do 

vencedor. 

É a castidade que faz os namorados esperarem 

a hora do casamento, para só depois unirem seus 

corpos. 

É a castidade que faz os casados serem fiéis 

um ao outro, evitando a união sexual com um 

terceiro. 

É a castidade que faz alguns, como os 

religiosos, renunciarem para sempre à união 

sexual “por causa do Reino dos Céus” (Mt 19,12). 



26 

 

Os pecados contra a castidade 

Toda vez que o homem deixa de regular seu 

instinto sexual segundo a reta razão, peca contra a 

castidade. Qualquer pecado contra a castidade é 

chamado luxúria. 

Há várias espécies de luxúria: a fornicação, o 

adultério, o estupro, o incesto, a prostituição, a 

pornografia, a masturbação, o homossexualismo, a 

sodomia e a bestialidade. 

Fornicação 

É a união sexual entre um homem e uma 

mulher solteiros. 

Por que ela é pecado? 

Porque se eu sou solteiro, o corpo do outro 

não me pertence. Ao unir-me ao corpo dele, estou 

furtando. 

Mas a fornicação não é um furto qualquer. 

Não é o furto de um dinheiro, de um relógio, de 

um automóvel... É o furto do corpo de uma outra 

pessoa. 

E qual é o preço do nosso corpo? 

Vejamos o que diz São Paulo: 

Ou não sabeis que o vosso corpo é templo do 

Espírito Santo, que está em vós e que 

recebestes de Deus?... e que, portanto, não 

pertenceis a vós mesmos? Alguém pagou alto 



27 

 

preço pelo vosso resgate; glorificai, portanto, 

a Deus em vosso corpo (1Cor 6,19-20). 

Quem pagou um alto preço pelo nosso corpo? 

Cristo. 

E qual foi o preço? O seu sangue derramado 

na cruz. 

Logo, o preço do nosso corpo é o sangue de 

Cristo. 

Ao praticarmos a fornicação, estamos 

furtando algo precioso. 

São Paulo disse, no texto acima, que nosso 

corpo é templo do Espírito Santo. Quando foi que 

o Espírito Santo passou a habitar em nós? 

No dia do nosso Batismo. 

A fornicação é, portanto, o furto de algo 

sagrado. 

Imagine que alguém entrasse em uma igreja, 

quebrasse o altar, arrombasse o sacrário e jogasse 

hóstias consagradas pelo chão. Tal pessoa 

cometeria um sacrilégio. 

A fornicação é parecida com um sacrilégio. 

Ela é a profanação de um templo do Espírito Santo. 

Por isso, diz-nos São Paulo: 

Fugi da fornicação. Todo outro pecado que o 

homem cometa, é exterior ao seu corpo; 

aquele, porém, que se entrega à fornicação, 

peca contra o próprio corpo (1Cor 6,18). 



28 

 

Mas você poderia perguntar: não há outros 

pecados contra o nosso corpo? Não pecamos 

contra o nosso corpo se mutilamos um órgão que 

está sadio, se arriscamos sem necessidade a 

própria vida, se não cuidamos de nossa higiene e 

nossa saúde, se nos envenenamos com drogas...? 

Tudo isso não é pecado contra o nosso corpo? Por 

que São Paulo fala com tanto rigor contra a 

fornicação? 

Porque a fornicação profana algo de 

especialmente sagrado em nosso corpo: a função 

de transmitir a vida. Ela profana a união sexual 

onde a vida é gerada. Ela destrói o amor que 

deveria haver em tal união. Por isso ela ofende 

tanto a Deus. 

Adultério 

O adultério é a união sexual entre uma pessoa 

casada e outra, do outro sexo, que não seja o seu 

cônjuge. 

O adultério tem tudo de mal que a fornicação 

tem, e algo mais: a traição do cônjuge. 

O adúltero, além de profanar o próprio corpo 

e o corpo de seu cúmplice, viola o compromisso 

que fez, ao casar-se, de ser fiel por toda a vida ao 

seu cônjuge. 

  



29 

 

Estupro 

Estupro é o pecado de forçar violentamente o 

outro a unir-se ao seu corpo. Além de ter todo o 

mal da fornicação (ou do adultério), o estupro tem 

o agravante da violência. 

Prostituição 

Prostituição é a oferta do próprio corpo para a 

união sexual em troca de dinheiro. Aquele que se 

prostitui faz do seu corpo sagrado uma simples 

mercadoria. 

Incesto 

Incesto é a união sexual entre um homem e 

uma mulher da mesma família. Por exemplo: entre 

irmão e irmã, entre pai e filha, entre mãe e filho. 

O incesto é contrário ao respeito natural 

devido aos parentes. Para preservar a santidade da 

família e o respeito mútuo, os familiares não 

podem permitir a união sexual entre si. É bem 

diferente (e tem que ser diferente) o amor que um 

jovem tem por sua irmã e o amor que ele terá por 

aquela que for sua esposa. 

Pornografia 

Pornografia é a violação da intimidade dos 

atos sexuais, exibindo-os a terceiros. Tal pecado 

profana a sacralidade da união dos esposos. 



30 

 

As imagens e os vídeos pornográficos fazem 

com que a união sexual, ao invés de ser expressão 

de amor e fonte de santificação, torne-se ocasião 

de pecado para aqueles que a ela assistem. 

O pecado de levar os outros ao pecado é 

gravíssimo: chama-se escândalo.  

As autoridades civis devem impedir a 

produção e distribuição de materiais 

pornográficos17. 

Masturbação 

A masturbação é a excitação voluntária dos 

órgãos genitais, a fim de obter um prazer sexual. 

Tanto no homem quanto na mulher, a masturbação 

é pecado. Por quê? 

Porque a excitação sexual foi colocada por 

Deus na natureza como preparação e início do ato 

conjugal. O prazer não é pecado, mas ele só pode 

ser gozado num ato de doação de duas pessoas 

unidas em matrimônio. 

Buscar o prazer pelo prazer, fora de uma 

união de amor com uma pessoa do outro sexo, é 

fazer do próprio corpo um objeto, um brinquedo, 

um instrumento. 

A masturbação é contrária à natureza e a 

Deus, criador da natureza. 

 
17 Catecismo da Igreja Católica, n. 2354. 



31 

 

Homossexualismo 

O homossexualismo é a união carnal entre 

duas pessoas do mesmo sexo. 

Se for praticada entre dois homens, recebe o 

nome de pederastia. 

Se for praticada entre duas mulheres recebe o 

nome de lesbianismo. 

  Pederastia – entre dois 

 homens: pederastas. 

Homossexualismo 

  Lesbianismo – entre duas 

 mulheres: lésbicas. 

Observe que, ao falar de homossexualismo, 

eu usei a expressão “união carnal”, e não “união 

sexual”. Por quê? 

Porque para haver união sexual é preciso que 

haja dois sexos, diferentes e complementares. 

O corpo do homem não foi feito para se unir 

ao de outro homem, nem o corpo da mulher foi 

feito para se unir ao de outra mulher. 

Na falta de órgãos sexuais complementares, 

os homossexuais unem-se através do ânus ou da 

boca, o que é uma grosseiríssima caricatura da 

união sexual, tal como foi querida por Deus e 

inscrita na natureza. Não se trata de uma 

verdadeira união “sexual”. Falta a abertura para a 



32 

 

geração de uma nova vida e a complementação 

mútua homem-mulher. 

O homossexualismo é um pecado 

particularmente grave. Mais grave que a 

fornicação e o adultério. Por quê? 

Porque tanto na fornicação quanto no 

adultério, o ato sexual é praticado naturalmente. 

Por que então são pecados? Não por causa do ato 

em si, mas por causa das circunstâncias em que ele 

é praticado. 

Dois namorados que praticam a fornicação 

cometem pecado. Por quê? Porque tal ato, que em 

si é natural, é praticado na hora errada: antes do 

matrimônio. É a circunstância de tempo (quando?) 

que faz da fornicação um pecado. 

Um homem casado que pratica adultério 

comete pecado. Por quê? Porque tal ato, que em si 

é natural, é praticado com a pessoa errada: uma 

mulher que não é sua esposa. É a circunstância de 

companhia (com quem?) que faz do adultério um 

pecado. 

Já no caso do homossexualismo, não é uma 

circunstância que torna o ato pecaminoso. O 

próprio ato de homossexualismo é em si mesmo 

contrário à natureza. Por isso, ele é 

particularmente grave. 

  



33 

 

 

Sodomia 

Sodomia é a união carnal feita através do 

ânus. Pode ser praticada entre dois homens (neste 

caso, trata-se do pecado de homossexualismo) ou 

entre um homem e uma mulher. 

Sodomia vem de Sodoma, uma cidade cujos 

habitantes cometiam tal pecado. Nela morava o 

justo Ló, que era sobrinho de Abraão. Disse Deus: 

“O grito contra Sodoma e Gomorra é muito 

grande! Seu pecado é muito grave!” (Gn 18,20). 

Deus resolveu então destruir a cidade. Mas 

antes enviou dois anjos à casa de Ló a fim de que 

ele e sua família fossem salvos. Quando os anjos 

entraram na casa de Ló, todo o povo se aproximou. 

Chamaram Ló e lhe disseram: “Onde estão os 

homens que vieram para tua casa esta noite? 

Traze-os para que deles abusemos” (Gn 19,5). 

Os anjos conduziram Ló, sua esposa e suas 

filhas para fora da cidade. Então Deus fez cair fogo 

do céu sobre Sodoma e Gomorra. 

A sodomia é pecado, mesmo se praticada 

entre um homem e uma mulher? Sim, pois é 

contrária à natureza. 

E se o homem e a mulher forem casados? 



34 

 

O pecado permanece. Pois o matrimônio dá a 

cada um dos cônjuges o direito ao corpo do outro, 

mas não o direito de abusar do corpo do outro. 

O corpo humano é sagrado, seja antes seja 

depois do matrimônio. 

Bestialidade 

Bestialidade vem do latim “bestia” (animal). 

É a união carnal de um ser humano com um 

animal. Também é um pecado gravíssimo, por ser 

contrário à natureza. 

  



35 

 

O namoro 

Você já sabe que a vida é sagrada. E como 

toda vida é gerada em uma união sexual, aprendeu 

que a união sexual também é sagrada. 

Ora, a união sexual só pode ocorrer dentro de 

uma família. Por isso, a família também é sagrada. 

Ela é o “santuário da vida”18. 

Mas a família tem origem no matrimônio, que 

é um contrato (para os cristãos, um sacramento) 

em que o homem e a mulher doam mutuamente 

seus corpos para sua complementação mútua e a 

transmissão da vida. Por isso, o matrimônio 

também é sagrado. 

Mas o matrimônio exige uma preparação. 

Pois, antes de doar os corpos, é preciso aprender a 

doar as almas. Tal preparação para o matrimônio 

chama-se namoro. 

Em resumo: 

A vida é sagrada. 

A união sexual é sagrada. 

A família é sagrada. 

O matrimônio é sagrado. 

O namoro é sagrado. 

 
18 S. JOÃO PAULO II, Encíclica Evangelium Vitae, n.º 6. 

<

V



36 

 

O respeito pela vida começa pelo respeito ao 

namoro. Se você, jovem, considera a vida sagrada, 

demonstre isso namorando de forma sagrada. 

Para que existe o namoro? 

O namoro existe para conhecer não o corpo, mas 

a alma do outro. 

O namoro existe para eu doar não meu corpo, 

mas minha alma ao outro. 

O conhecimento e a união dos corpos só virão 

depois do casamento. 

Alguém poderia fazer uma objeção: antes de 

se unirem para sempre um ao outro pelo 

matrimônio, os namorados não deveriam 

experimentar a união sexual? Por que eles não 

podem fazer uma experiência? 

Para responder a essa pergunta, gostaria de 

contar uma anedota.  

Um chinês, chamado Shen-Lao, chegando ao 

Brasil, admirou-se com certos palitos que os 

brasileiros usavam. Eles vinham dentro de uma 

caixinha com cerca de 

quarenta unidades. As 

pessoas abriam a 

caixa, tiravam um 

palito e o atritavam 

contra uma lixa lateral. 



37 

 

Para sua surpresa, os palitos tornavam-se 

luminosos e produziam calor. 

A admiração de Shen-Lao foi tanta, que ele 

resolveu enviar uma amostra de tais palitos a seu 

amigo Lao-Shen, que havia ficado na China. 

Escreveu-lhe uma carta dizendo: 

Amigo Lao-Shen. 

Envio-lhe invenção brasileira chamada 

palito de fósforo. Abra a caixa, pegue um palito e 

risque-o contra a lixa que está do lado da caixa. 

Ele se acenderá, produzindo luz e calor. 

Saudações. 

Shen-Lao. 

Tempos depois, Shen-Lao recebeu de seu 

amigo a seguinte resposta: 

Amigo Shen-Lao. 

Sinto muito. Invenção brasileira não 

funciona. Palitos de fósforo não acendem. 

Saudações. 

Lao-Shen. 

Shen-Lao ficou intrigado com essa carta, e 

escreveu de volta: 



38 

 

Amigo Lao-Shen. 

Impossível aquilo que você 

disse! Invenção brasileira 

funciona! Palitos de fósforo 

acendem! Experimentei todos eles 

antes de lhe enviar... 

Na história acima, Lao-Shen 

não havia conseguido acender os 

palitos porque eles já haviam sido experimentados 

por Shen-Lao. 

Há certas coisas nesta vida que não podemos 

experimentar antes de usar. Uma delas é o palito 

de fósforo. 

Agora pergunto eu: nosso corpo vale ou não 

vale mais que um palito de fósforo? 

Os namorados apressados, que fazem 

“experiência” do corpo alheio antes do 

matrimônio, só conseguem estragar o namoro e o 

matrimônio. 

Nosso corpo é muito valioso para ser objeto 

de “experiências”. 

O que é pecado durante o namoro? 

Para os namorados, é pecado a prática da 

união sexual. Tal pecado, como já vimos, tem um 

nome: chama-se fornicação. 

1



39 

 

Mas também são pecados todos os atos que 

causam o desejo da fornicação. Em outras 

palavras, os abraços, beijos, carícias que provocam 

excitação são todos pecaminosos. Só isso? Não. 

Jesus disse, para espanto da multidão, que até o 

olhar com desejo já é pecado: 

Ouvistes o que foi dito: ‘Não cometerás 

adultério’. 

Eu, porém, vos digo: 

todo aquele que olha para uma mulher com 

desejo libidinoso, 

já cometeu adultério com ela em seu coração 

(Mt 5, 27-28). 

Tratando-se de namorados, a palavra 

“adultério” deve ser trocada por “fornicação”, uma 

vez que ambos são solteiros. Assim, se os 

namorados olham (apenas olham!) um para o outro 

com desejo libidinoso, já estão cometendo 

fornicação em seu coração. 

Há certos contatos físicos que são 

intrinsecamente excitantes. Por exemplo: os 

abraços agarrados e o beijo na boca, que há 

décadas a televisão apresenta como normal aos 

nossos jovens. 

A menos que os namorados estejam doentes, 

o beijo na boca e os abraços agarrados causam 

excitação. E a excitação provocada durante o 



40 

 

namoro é pecaminosa, porque ela já é preparação 

e início da união sexual. 

Uma história de namorados 

Dois jovens procuram o padre preocupados. 

Dizem: “Não sabemos por que, mas estamos quase 

praticando a união sexual”. O sacerdote responde: 

“Eu sei por que: vocês não estão namorando 

santamente”. Os dois protestam em coro: 

“Estamos sim, padre”. O padre replica: “Vocês se 

beijam na boca? Vocês dão abraços agarrados?”. 

Os dois baixam a cabeça em silêncio. 

O sacerdote pergunta ao 

rapaz: “De que fruta você 

gosta mais?”. O rapaz 

responde: “Maçã”. “Imagine 

– prossegue o padre – que eu 

aproximasse de sua boca 

uma maçã bonita, grande, 

vermelha e brilhante, de 

modo que suas glândulas 

salivares começassem a 

funcionar. Quando você estivesse cheio do desejo 

de comê-la, suponha que eu a afastasse de você 

dizendo: ‘A maçã não é sua! Você não pode comê-

la!’ Se eu fizesse isso, você teria razão de protestar 

dizendo: ‘Se eu não posso comer a maçã, então por 



41 

 

que o senhor provocou em mim o desejo de comê-

la?’. E agora eu pergunto aos dois: ‘Se vocês são 

solteiros, se o corpo de um não pertence ao outro, 

se vocês não podem praticar a união sexual, por 

que então praticam atos que provocam o desejo 

dessa união?”. 

Uma história de motorista 

Certo jovem entrou no carro de seu pai pela 

porta esquerda e sentou-se à frente do volante. 

Fechou a porta, atou o cinto de segurança e deu a 

partida no motor. Depois de alguns minutos, 

quando o motor já estava quente, ele desengatou o 

freio de mão, pisou na embreagem com o pé 

esquerdo e, com a mão direita, engrenou a primeira 

marcha. Em seguida, pisou no acelerador com o pé 

direito e foi lentamente retirando o pé esquerdo da 

embreagem. 

Foi então que ele 

levou um susto. 

Colocou as duas mãos 

na cabeça e gritou: 

— O carro está 

andando! Socorro! 

A história é 

doida. Se ele não 

podia andar no carro 

SURPRESA

i

!
Lad*Ç

'•*



42 

 

(porque seu pai o havia proibido), por que então 

fez todo aquele ritual? O que ele esperava que 

acontecesse? 

— Eu esperava que, depois de fazer tudo o 

que fiz, o carro não andasse. 

Ora, depois de tudo o que ele fez, o carro só 

não andaria se estivesse enguiçado. Automóveis 

normais, depois de tudo o que esse jovem fez, 

andam. 

Da mesma forma, organismos normais, 

sadios, depois que se entregam ao beijo na boca e 

aos abraços agarrados, sentem excitação. O corpo 

se prepara para a união sexual e quase exige que 

ela se complete, como se dissesse à mente: “se 

você quer causar excitação em mim, então leve o 

ato até o fim”. Nosso organismo cobra coerência. 

É incoerente iniciar uma tarefa que não se 

poderá completar. 

Assim, 

❖  é incoerente aproximar da boca uma maçã que 

eu não poderei comer; 

❖  é incoerente esquentar o motor de um carro no 

qual eu não tenho permissão de andar; 

❖  é incoerente abraçar e beijar um corpo que não 

me pertence, com o qual não tenho o direito de 

praticar a união sexual. 



43 

 

O cuidado com o incêndio 

Certamente você já 

deve ter ido a algum posto 

de combustível. Diga-me: 

você já viu placa com os 

dizeres “FUME POUCO” 

ou “ACENDA POUCAS 

FAÍSCAS”? 

Acredito que não. 

Você deve ter visto frases como “NÃO FUME” ou 

“NÃO PRODUZA FAÍSCAS”. Pois, para causar 

um incêndio em um combustível, não é preciso 

muita coisa: basta uma centelha. 

O instinto sexual é como um combustível. 

Pouca coisa é preciso para que ele produza um 

verdadeiro incêndio e leve a pessoa à loucura. 

Assim, todo cuidado é pouco. 

Há namorados que dizem: 

— Nós nos beijamos na boca, mas poucas 

vezes; 

ou então, 

— Nós nos beijamos na boca, mas o beijo 

dura muito pouco tempo; 

ou então, 

— Nós nos beijamos na boca, mas tomamos 

cuidado para encostar apenas os lábios, e não a 

língua. 



44 

 

Tudo isso é ridículo. Ou os namorados 

separam os corpos – para poderem unir as almas – 

ou então se entregam de vez à união carnal. Não 

podem ficar em cima do muro. 

Convém lembrar aqui a advertência de Jesus: 

Vigiai e orai, para que não entreis em 

tentação, pois o espírito está pronto, mas a 

carne é fraca (Mt 26,41). 

Como conhecer a alma do outro? 

Você já aprendeu que o namoro existe para 

conhecer não o corpo, mas a alma do outro. Como 

se conhece a alma de alguém? Dialogando. 

Durante esse diálogo, o contato físico 

costuma atrapalhar o conhecimento das almas. 

Imagine uma cena que, infelizmente, é muito 

comum: 

Dois namorados, apesar de serem batizados e, 

portanto, filhos da luz (Ef 5,8), procuram um lugar 

escuro e isolado, onde ninguém os possa ver, pois 

eles sabem que o que pretendem fazer é 

vergonhoso. 

Entregam-se a abraços e beijos, mais 

parecendo que querem devorar um ao outro. 

Pergunto: nessa triste cena de agarramento, os 

dois estão se conhecendo interiormente? 



45 

 

Claro que não. O instinto sexual está falando 

tão alto, a paixão está gritando tanto, o corpo está 

de tal forma excitado, que a alma é incapaz de 

conhecer e ser conhecida. O agarramento dos 

corpos faz com que as almas se distanciem. 

Pergunto: os dois estão se amando? 

Claro que não. Pois ninguém ama aquilo que 

não conhece. Se eles não se permitem conhecer, 

não conseguem amar. Se um disser ao outro “eu 

amo você”, estará mentindo. 

Eles poderiam dizer sim: “eu gosto de você”. 

Gostar é bem diferente de amar. 

Se você gosta de uma coxinha de galinha, o 

que faz com ela? Come e, depois de saciado, joga 

fora o osso. 

Assim, os dois jovens em atitude de 

agarramento podem dizer que gostam um do outro. 

Ou seja, querem extrair do corpo alheio o máximo 

de prazer, e depois jogar fora o bagaço. 

Será que se pode chamar a isso de amor? Se, 

nessa triste cena, os dois não estão se conhecendo, 

nem se amando, será que estão se santificando? 

Claro que não. Ao contrário, estão pecando 

contra a castidade. E será por meio de um pecado 

que eles se prepararão para algo tão sagrado 

quanto o matrimônio? 



46 

 

Para que serve um 

“namoro” em que os dois não se 

conhecem, não se amam e não 

se santificam? Serve apenas 

para se jogar fora. 

O verdadeiro namoro, em 

que as almas se conhecem em preparação para o 

matrimônio, deve ocorrer: 

 em lugares claros, uma vez que os namorados, 

sendo cristãos, são filhos da luz (Ef 5,8); 

 na presença de outros (pelo menos uma 

terceira pessoa), pois nada há para esconder; 

 com um devido distanciamento dos corpos; 

 com uma oração inicial e um exame de 

consciência final. 

Prova de amor 

O que você acha: os namorados podem ou não 

podem pedir prova de amor um ao outro? 

Não só podem como devem. O namoro é o 

tempo próprio para se provar o amor. 

Porém, o amor não se prova: 

— nem pelos abraços, 

— nem pelos beijos, 

— muito menos pela união sexual. 

Tudo isso os animais também fazem. 

 



47 

 

O verdadeiro amor se prova: 

  pelo tempo, 

  pela distância, 

  pelo sacrifício. 

Imagine o seguinte diálogo entre namorados 

que desejam provar que se amam. 

— Você me ama? 

— Amo. 

— Então vamos esperar. Pois o verdadeiro 

amor se prova pelo tempo. 

— Você me ama? 

— Amo. 

— Então vamos separar nossos corpos. Pois o 

verdadeiro amor resiste à distância. 

— Você me ama? 

— Amo. 

— Então vamos nos sacrificar. Pois o 

verdadeiro amor se prova pelo sacrifício. 

Suponhamos que o outro dissesse: 

— Meu amor por você é tão grande que eu 

não aguento esperar, não consigo guardar 

distância, não suporto sacrificar-me. Eu quero 

você aqui e agora! 

O primeiro, então, poderia 

replicar: 

— Basta! Você não me 

ama. Você é apenas um animal 



48 

 

na época do cio. E eu não quero casar-me com um 

animal. 

Até onde eu posso ir? 

Depois de ter aprendido que o beijo na boca é 

pecado, que o abraço agarrado também é pecado, 

você pode ter-se perguntado: que tipo de contato 

físico não é pecado durante o namoro? Ou então: 

até onde eu posso aproximar-me do corpo do outro 

sem cometer pecado? 

Essa pergunta não se faz. Imagine que um 

filho perguntasse a um policial o número exato de 

pancadas que poderia dar em sua mãe sem ser 

preso. Só perguntaria isso quem não amasse a mãe. 

Quem a amasse perguntaria outra coisa: “O que 

devo fazer para agradar minha mãe ao máximo?”. 

Assim, os jovens que amam a Deus não 

devem perguntar até que ponto podem se 

aproximar do pecado sem que cometam pecado. 

Sua pergunta deve ser outra: “Como devemos 

namorar de modo a agradar a Deus ao máximo?”. 

Um exemplo pessoal 

Eu nunca namorei. Desde minha 

adolescência, já pensava em ser padre. Na 

juventude, a vocação sacerdotal tornou-se uma 

certeza. Sendo assim, seria uma incoerência 



49 

 

namorar. Namorar para quê? Para preparar-me 

para um matrimônio que nunca existiria? 

Mas se a minha vocação fosse para o 

matrimônio, o respeito que eu teria por aquela que 

seria a minha esposa, a rainha do meu lar, seria tão 

grande que até certos gestos, que em si não são 

pecados, eu evitaria. 

Por exemplo: será pecado 

colocar o braço por trás do 

pescoço do outro e apoiar a mão 

no seu ombro? Creio que não. 

Mas até isso eu evitaria. Por 

quê? 

1º) Porque tal gesto me daria uma ideia de 

posse. Eu poderia ser levado a pensar que o corpo 

dela é meu. Mas isso não é verdade: se eu sou 

solteiro, o corpo dela não me pertence. 

2º) Porque, ao tocar no corpo dela dessa 

maneira, eu esqueceria que ele é sagrado. Pois as 

coisas sagradas eu não as seguro dessa forma. Não 

é assim, por exemplo, que eu seguro o Corpo de 

Cristo quando celebro a Santa Missa. 

Portanto, para não esquecer que o corpo dela 

não é meu, e que é sagrado, eu evitaria esse gesto. 

E mais! Até ao dar a mão a ela, eu perguntaria 

a mim mesmo: 

— Será que estou sentindo um temor (o Santo 

Temor de Deus), lembrando que as mãos dela são 

m



50 

 

sagradas e pertencem a Cristo? Ou será que estou 

tocando em sua mão com indiferença, como 

alguém que segura um lápis, um garfo, enfim, um 

simples instrumento? 

Por que eu agiria desse jeito? Porque creio 

que assim eu agradaria mais a Deus. 

A prudência 

A fundadora das Irmãzinhas de Belém, Madre 

Maria Helena Cavalcanti (1923-2025), tem uma 

frase sapientíssima: 

“Na tentação não há fortes e nem fracos, há 

prudentes e imprudentes”. 

Isso vale especialmente para as tentações 

contra a castidade. Vencem-nas aqueles que, por 

prudência, fogem das ocasiões. Caem aqueles que, 

por imprudência (mas pensando ser fortes), não 

evitam as ocasiões. 

Se não cometemos algum pecado, não nos 

devemos considerar superiores aos que já o 

cometeram. Pois, sem a graça de Deus, 

poderíamos cometer pecados piores. 

Um exemplo bíblico: São Pedro queria seguir 

Jesus em sua paixão. 

Respondeu-lhe Jesus: 

⎯ Não podes seguir-me agora aonde vou, 

mas me seguirás mais tarde. 



51 

 

Pedro lhe diz: 

⎯ Por que não posso seguir-te agora? Darei 

a minha vida por ti. 

Jesus lhe responde: 

⎯ Darás a tua vida por mim? Em verdade, 

em verdade, te digo: o galo não cantará sem 

que me renegues três vezes (Jo 13,36-38). 

Examinemos esse episódio. São Pedro tinha 

boa intenção ao dizer que seguiria o Mestre 

naquela hora. Estava de fato disposto a dar a vida 

por ele. Porém, não contou com sua própria 

fraqueza. Por ser fraco, negou que conhecia Jesus. 

Não uma nem duas, mas três vezes antes que o dia 

amanhecesse! 

Na terceira negação, “ele começou a 

praguejar e a jurar (!), dizendo: ‘Não conheço este 

homem!’ E imediatamente um galo cantou. E 

Pedro se lembrou da palavra que Jesus dissera: 

‘Antes que o galo cante, três vezes me negarás’. 

Saindo dali, chorou amargamente” (Mt 26,74-75). 

Devemos ter sempre em mente o que ocorreu 

com São Pedro. Por causa de nossa fraqueza, 

podemos cometer pecados que nunca pensaríamos 

em cometer. Daí a necessidade de evitar as 

ocasiões de pecar, uma vez que “o espírito está 

pronto, mas a carne é fraca” (Mt 26,41). 



52 

 

Lembremos aquilo que há séculos escrevia 

Tomás de Kempis, o autor do livro “A Imitação de 

Cristo”: 

Todos somos fracos; mas a ninguém tenhas 

por mais fraco do que a ti19. 

A seguir, tentarei mostrar com exemplos 

como se deve guardar a prudência em um namoro. 

Diálogo entre mãe e filha 

— Filha, não volte tarde. Fique sempre junto 

de sua irmãzinha. Cuidado com os rapazes que, 

sem você perceber, podem levá-la ao pecado. 

Procure sempre os lugares claros, já que você é 

filha da luz. 

— Eu sei, mãe, eu sei... Será que a senhora 

não confia em mim? Pensa que eu sou uma mulher 

qualquer? Ou uma jovenzinha sem juízo? 

— Em você eu confio, minha filha. Mas não 

confio na sua força. 

A jovem acima, irritada com os conselhos da 

mãe, demonstra ser imprudente. Acredita que, por 

suas próprias forças, poderá facilmente vencer as 

tentações. Acha desnecessário tomar tantos 

cuidados quantos os que sua mãe recomenda. Essa 

 
19 A imitação de Cristo, Livro I, Capítulo II, 4. 



53 

 

jovem é uma forte candidata a cometer 

gravíssimos pecados. 

Se ela fosse humilde e prudente, responderia 

à mãe: 

— Obrigada, mãe, por ter-me alertado. Quero 

conservar a pureza, mas sei que é preciso vigiar e 

orar. Como sei que sou fraca, peço que a senhora 

me ajude a vigiar. Afinal, a senhora já teve a minha 

idade e sabe por quais perigos passa uma jovem 

como eu. Quero contar sempre com a ajuda da 

senhora. 

Dois jovens prudentes 

Um rapaz está, de dia, na sala de estar da casa 

de sua namorada. 

O pai da jovem diz: 

— Desculpem-me, mas eu tenho que ir ao 

banco. 

Em seguida, a mãe da jovem diz: 

— Ana (assim se chama a jovem), espere 

enquanto eu vou comprar verduras na mercearia. 

Os pais de Ana saíram, mas sua irmãzinha 

Andreia está brincando na sala. De repente, ouve-

se uma voz na rua: 

— Andreia! 

A menina sai correndo ao encontro de sua 

amiguinha, que a chama para brincar. Nesse exato 



54 

 

momento os dois namorados levantam-se de um 

salto e vão atrás de Andreia. Ela pergunta: 

— Por que vocês dois estão atrás de mim? 

— Porque eu e ele não podemos ficar 

sozinhos – responde Ana. 

— Sua presença é muito importante para nós, 

Andreia – completa o rapaz. 

Você acha que a atitude dos dois foi 

exagerada? Acha que eles poderiam permitir-se 

ficar sozinhos “um pouquinho só” sem que nada 

de mais acontecesse? 

Pergunte a um amigo ou uma amiga que já 

caíram no pecado da fornicação, se tudo não 

começou com uma “pequena” imprudência como 

essa. 

Um passeio 

Os namorados costumam passear. Até aí tudo 

bem. Mas onde? 

— Vamos hoje ao cinema? 

— Ao cinema, não. 

— Mas o filme que está passando é ótimo. 

Não tem nada de imoral. 

— Mas o cinema é um lugar escuro. E nós 

somos filhos da luz. 



55 

 

— É mesmo! Eu não me tinha lembrado 

disso... Então vamos amanhã de manhã ao Jardim 

do Passeio Público? 

— Podemos ir, mas não sozinhos. Vamos 

junto com nossos amigos da escola. 

— Combinado! 

Uma carona 

— Alô, Carlos, aqui é a Ana. 

— Tudo bem, Ana? 

— Estou com um problema, Carlos. Perdi o 

ônibus e vou chegar atrasada à faculdade. Você 

pode me levar de carro? 

— Claro que sim. Mas mande a Andreia ir se 

preparando enquanto vou aí. 

Você acha que é exagero levar a irmãzinha até 

mesmo em uma simples carona para a faculdade? 

Pergunte a um amigo ou uma amiga que já pecou 

indo a um “motel” se tudo começou quando os dois 

perceberam que estavam sozinhos no mesmo 

carro. 

Rapazes e moças são diferentes 

Mesmo sendo semelhantes (compartilhando a 

mesma natureza humana), homem e mulher são 

diferentes. E é preciso que as diferenças sejam 

lembradas no tratamento mútuo. 



56 

 

Assim, não seria razoável que um homem 

exigisse de uma mulher que desatarraxasse as 

porcas de uma roda, que um borracheiro apertou 

demais. O que para o homem é possível, e às vezes 

até fácil, para a mulher pode ser difícil, ou até 

impossível. De modo contrário, não seria razoável 

que uma mulher exigisse de um homem o mesmo 

jeito especial que ela tem de cuidar de um bebê ou 

a mesma facilidade sua em observar detalhes. 

Compreender as diferenças do outro é 

fundamental para um bom relacionamento 

humano. 

No namoro isso é importantíssimo. Os 

rapazes devem lembrar que são diferentes das 

moças; e estas, que são diferentes dos rapazes. 

Uma das diferenças é esta: os rapazes 

excitam-se mais facilmente que as moças. 

Certos gestos e carícias que são apenas 

expressão de afeto para uma moça podem causar 

grande excitação em um rapaz. 

Imaginemos a cena seguinte. Uma jovem, ao 

avistar pela janela o seu namorado, que estava 

longe desde muito tempo, corre ao encontro dele, 

dá-lhe um beijo no rosto e envolve sua cintura com 

os braços a fim de “matar a saudade”. O rapaz, 

porém, com a “delicadeza” própria dos homens, 

afasta-se violentamente dos braços da namorada. 



57 

 

Ela então, admirada com aquela reação, sente-se 

ofendida. 

— Por que você me trata com tanta 

brutalidade? Você não aceita os meus carinhos? 

O que a moça, porém, não sabe é que seus 

carinhos, que nela não causaram excitação, foram 

altamente excitantes para o rapaz. Por respeito ao 

corpo dela é que ele se afastou. 

Muitos dos pecados cometidos entre 

namorados começam pela moça. Ela é a primeira 

a acender a faísca, e o rapaz é o primeiro a 

incendiar-se. 

Guardemos para sempre esta lição: 

Durante o namoro, eu sou responsável não só 

pelo meu corpo, mas também pelo corpo do outro. 

Devo evitar tudo o que causa excitação em 

mim e o que causa excitação no outro (mesmo que 

não cause em mim). 

Uma conclusão imediata desse princípio é que 

dois namorados não podem andar na mesma 

motocicleta. Por quê? Porque, para se apoiar, a 

moça (que está na garupa) envolve a cintura do 

rapaz com os braços. Tal abraço – que tem que ser 

apertado a fim de evitar uma queda – pode causar 

excitação no rapaz que está dirigindo, mesmo que 

não cause na moça. 

 



58 

 

O pudor 

“Ora, os dois estavam nus, o homem e sua 

mulher, e não se envergonhavam” (Gn 2,25). 

Antes do pecado original, Adão e Eva 

gozavam de um dom chamado integridade. Por 

esse dom, os sentidos e os instintos estavam 

harmoniosamente submissos à razão. A visão do 

corpo do outro não era capaz de causar excitação, 

a menos que a vontade consentisse segundo a reta 

razão. Por isso, não havia necessidade de se cobrir 

o corpo. 

Sem dúvida os dois praticariam o ato sexual 

(“os dois serão uma só carne”), mas só quando a 

razão determinasse. E o instinto sexual estava 

perfeitamente submisso à razão. 

Depois do pecado original, a integridade se 

perdeu. Adão e Eva “descobriram” que estavam 

nus e se envergonharam. 

A partir daí, os instintos rebelaram-se 

violentamente contra a razão, sobretudo o instinto 

sexual. A virtude da castidade – que é o controle 

desse instinto – passou a exigir muita luta e 

vigilância. Foi necessário cobrir o corpo. 

Adão e Eva, envergonhados, cingiram-se 

(cobriram a cintura) com folhas de figueira (Gn 

3,7). Deus, porém, não achou tal cobertura 



59 

 

suficiente, e deu-lhes túnicas de peles de animais, 

para que se vestissem (Gn 3,21). 

Hoje as roupas são necessárias para se 

conservar a castidade. 

Qual é a função das roupas? Segundo São 

João Paulo II, as roupas cobrem o corpo para nos 

deixar ver os valores da alma. 

A necessidade espontânea de ocultar os 

valores sexuais vinculados à pessoa é o 

caminho natural para revelar o valor da 

pessoa em si mesma20. 

De fato, se não cobríssemos o corpo, o 

instinto carnal gritaria tanto, com sede de prazer, 

que a razão ficaria obscurecida, incapaz de 

conhecer a alma. 

A pureza exige o pudor. Este é parte 

integrante da virtude da temperança. O pudor 

preserva a intimidade da pessoa. Consiste na 

recusa de mostrar aquilo que deve ficar 

escondido21. 

Quando Moisés pediu ao Senhor “Rogo-te 

que me mostres a tua glória” (Ex 33,18), Deus lhe 

disse: “Não poderás ver a minha face, porque o 

 
20 Karol WOJTYLA. Amor e responsabilidade: estudo ético. 

São Paulo: Loyola, 1982, p. 159-160. 
21 Catecismo da Igreja Católica, n. 2521. 



60 

 

homem não pode ver-me e continuar vivendo” (Ex 

33,20). 

A face de Deus é sagrada, e por isso devia 

permanecer oculta. 

Pelo mesmo motivo, nosso corpo, que é 

sagrado, deve ser ocultado. 

E se eu não cobrir devidamente o meu 

corpo? 

Então, o meu corpo, que deveria glorificar a 

Deus (“glorificai, portanto, a Deus em vosso 

corpo” – 1Cor 6,20), passa a ser ocasião de pecado 

para aqueles que o veem. 

Como devem ser as roupas de um cristão? 

 devem cobrir o peito, as costas, os ombros 

e o ventre; 

 
 não devem ser coladas ao corpo nem 

transparentes; 

Si

i



61 

 

 em se tratando de saia ou vestido, devem 

cobrir os joelhos, inclusive na posição 

sentada. 

Em matéria de cobrir o corpo, as mulheres 

deveriam ser mais cuidadosas que os homens. Por 

quê? Porque, como já falei, o homem se excita 

mais facilmente que a mulher. Assim, em geral, a 

visão do tronco de um homem não é capaz de 

causar excitação em uma mulher. Mas, ao 

contrário, a visão do tronco de uma mulher é capaz 

de causar excitação em um homem. 

Curiosamente, as moças, que deveriam ser 

exemplares na maneira de se vestir, costumam se 

vestir pior que os rapazes. Vejamos. 

Em geral, os rapazes vestem camisas que têm 

manga e que cobrem o peito até o pescoço. Não se 

encontra na moda masculina uma camisa que não 

cubra as costas ou o ventre. E as calças costumam 

ser folgadas. 

A moda feminina, porém, está repleta de 

blusas que não têm mangas (às vezes apenas duas 

pequenas alças), que não cobrem boa parte do 

peito, que não cobrem o ventre ou as costas 

(miniblusas). Frequentemente as moças usam 

roupas apertadas, coladas ao corpo ou 

transparentes. E se usam saia ou vestido, muitas 

vezes deixam descobertos os joelhos. 



62 

 

Por quê? 

Será que o corpo da mulher vale menos que o 

do homem, e que por isso, não é preciso tomar 

cuidado para cobri-lo? 

Será que o preço que Cristo pagou pelo corpo 

das mulheres (“Alguém pagou alto preço pelo 

vosso resgate” – 1Cor 6,20) é menor que o que ele 

pagou pelo corpo dos homens? 

Será que as moças se vestem indecentemente 

apenas para obedecerem à moda (são “maria vai 

com as outras”)? 

Ou será que elas procuram exibir o corpo para 

chamar a atenção sobre si, provocando excitação 

nos rapazes? 

Neste último caso, elas estão cometendo um 

pecado gravíssimo chamado escândalo. 

Escândalo (do grego skandalon = tropeço) é o 

pecado de levar outros a pecar. As roupas que não 

cobrem suficientemente o corpo chamam-se 

roupas escandalosas. 

Que disse Jesus sobre os que cometem 

escândalo? Palavras duríssimas: 

Caso alguém escandalize um destes 

pequeninos que creem em mim, 

melhor seria que lhe pendurassem ao pescoço 

uma pesada mó22 

 
22 Pedra de moinho usada para triturar grãos. 



63 

 

e fosse precipitado nas profundezas do mar. 

Ai do mundo por causa dos escândalos! 

É inevitável que haja escândalos, 

mas ai do homem pelo qual o escândalo vem! 

(Mt 18,6-7). 

“Mas eu uso essas roupas sem má intenção” 

Imagine que você subisse ao terraço de um 

edifício localizado no cruzamento de duas ruas 

movimentadas do centro da cidade. 

Apenas para se divertir (mas sem qualquer má 

intenção), imagine que você atirasse pedras nas 

ruas. O que poderia acontecer? Algumas pedras 

cairiam no chão sem causar dano. Outras 

atingiriam as cabeças das pessoas e as feririam. 

Dependendo do tamanho da pedra e da velocidade 

na hora do impacto, alguém poderia até morrer! 

Lembre-se: você está agindo com boa 

intenção. E, no entanto, pode estar ferindo ou 

matando um número indeterminado de pessoas. 

Assim, se você, sem má intenção, veste uma 

roupa indecente e anda em público com ela, não é 

capaz de calcular quantos pecam por sua causa. 

Um? Dois? Dez? Cem?...  E você terá que 

responder diante de Deus por todos esses 

pecados... 



64 

 

Hoje em dia é muito comum que os 

sacerdotes, ao atenderem a confissões, ouçam os 

homens se queixarem de como é difícil conservar 

a pureza num mundo em que as mulheres não se 

cobrem bem. 

A menina Jacinta 

(1910-1920), a mais 

nova entre os videntes de 

Fátima, estando muito 

doente, já à beira da 

morte em Lisboa, disse 

algumas palavras que 

foram anotadas pela 

Madre Maria da 

Purificação Godinho: 

Os pecados que 

levam mais almas 

para o inferno são 

os pecados da carne. 

Hão de vir umas modas que hão de ofender 

muito a Nosso Senhor. 

As pessoas que servem a Deus não devem 

andar com a moda. A Igreja não tem modas. 

Nosso Senhor é sempre o mesmo. 

Estas palavras foram ditas em 1920, ano em 

que Jacinta morreu, com a idade de nove anos. 

r
**»>

A -

m



65 

 

Quem observa as modas de hoje, verifica que as 

palavras da menina se cumpriram literalmente. 

De que lado você quer estar? Do lado de Deus 

ou do lado das modas? 

“Ninguém pode servir a dois senhores” 

(Mt 6,24) 

Pode ser que você, moça, ao ler tudo o que eu 

disse até agora sobre o pudor, resolva deixar de 

usar algumas roupas. Tenho medo, porém, que 

você não queira renunciar a todas as roupas 

escandalosas, mas apenas às mais escandalosas. 

Temo que sua opção por Deus não seja radical, que 

não vá às últimas consequências. 

Sua renúncia não é total se você, por exemplo: 

➢ pretende continuar usando roupas 

apertadas, deixando de lado somente as 

mais coladas ao corpo; 

➢ pretende continuar usando roupas que 

mostrem apenas uma “pequena” parte do 

peito ou do ventre ou das costas; 

➢ pretende usar saias que cubram o joelho, 

mas não na posição sentada; 

➢ pretende deixar de usar roupas 

escandalosas na rua, mas deseja continuar 

usando-as em casa, na presença de seu 

pai, de seus irmãos e dos visitantes. 



66 

 

Se, porém, sua renúncia é total, você quer 

renunciar a todas as roupas escandalosas, sem 

exceção. E neste caso eu pergunto: 

— O que você vai fazer com as roupas que 

não vai mais usar? 

Doá-las? Seria apenas transferir o seu pecado 

para outra pessoa que usasse tais roupas. 

Deixá-las guardadas no armário? Por que 

motivo, se você não vai mais usá-las? Será que 

você deseja conservar algum apego ao pecado? 

Se sua renúncia é de fato total, que tal queimar 

tais roupas? Experimente juntá-las e fazer uma 

fogueira. Essa fogueira terá um significado 

espiritual: a renúncia ao homem velho para se 

revestir do Senhor Jesus Cristo (cf. Rm 13,14). 

Saias ou calças? 

A diversidade de roupas masculina e feminina 

tem um fator cultural, mas não é um produto 

exclusivo da cultura. Homens e mulheres têm 

corpos diferentes, e essa diferença natural influi 

sobre o modo de vestir que convém a cada sexo. A 

mulher tem a pelve (bacia) mais larga e o osso 

sacro mais curto e mais largo. O motivo dessa 

disposição óssea é abrigar o bebê durante a 

gravidez. Daí a conveniência de que as roupas 

femininas sejam largas na altura dos quadris. Por 



67 

 

esse motivo, durante séculos consolidou-se o uso 

de saias pelas mulheres. De fato, a saia adapta-se 

perfeitamente ao corpo da mulher não apenas com 

decência, mas com uma particular elegância. Não 

é à toa que as mulheres se casam com um vestido 

de noiva e não com uma “calça de noiva”. 

https://afh.bio.br/sistemas/esqueletico/2 

As calças compridas foram projetadas para o 

corpo masculino. Em particular, as calças jeans 

foram feitas para os homens que trabalhavam na 

mineração, no século XIX, no tempo da corrida do 

ouro na Califórnia (EUA). O tecido, de trama 

grossa, tornava tais calças resistentes ao trabalho 

pesado. 

No corpo da mulher, as calças jeans ficaram 

apertadas, às vezes apertadíssimas. 

Raramente se encontra uma calça 

suficientemente folgada para um corpo feminino. 

omliios mais Ianjos

tóiax maiot

pelve niais estieita

sacro mais longo
e mais estieito

Compiimento das
peinas:
representa 56% da
altma em cjeial

cabeça

tronco

t \7/

membros

omlnos mais eslieitos

tórax menor

pelve mais larga
sacro mais cinto

e mais largo

Comprimento das
peinas:
lepresenta 50% da altura
em geial

https://afh.bio.br/sistemas/esqueletico/2


68 

 

Nenhuma moça deve perguntar se é obrigada 

a vestir saias ou se o uso de calças é pecado. Antes, 

pergunte a si mesma: que tipo de vestimenta mais 

agrada a Deus? 

Uma história da vida de Santa Teresinha 

Santa Teresa do Menino 

Jesus e da Sagrada Face, 

conhecida como Santa 

Teresinha, conta em seu livro 

“História de uma alma” um 

fato ocorrido quando ela era 

ainda muito pequena: 

De outra feita tínhamos de ir até Grogny à 

casa da Sra. Monier. Mamãe falou à Maria me 

pusesse o lindo vestido azul celeste, com 

guarnição de rendas, mas não me deixasse 

com os braços nus, para não se queimarem ao 

sol. Deixei que me vestissem com a 

displicência que deveria ser própria de 

crianças com a minha idade; mas, 

interiormente, pensava que teria ficado muito 

mais graciosa com meus bracinhos nus. 

Com uma índole como a minha, se fosse 

criada por pais carentes de virtude, ou até se 

fosse como Celina mimada por Luísa, ter-me-

ia tornado bem maldosa e talvez me tivesse 

*

11



69 

 

perdido... Mas Jesus olhava pela sua 

esposinha23. 

O episódio é impressionante. A santa relata 

como até o cuidado de cobrir os braços colaborou 

para que, desde a infância, ela cultivasse o pudor e 

a castidade. Terá sido um exagero? Em matéria de 

cuidado com a pureza, dificilmente nós 

exageramos. 

O pudor durante o namoro 

Se devemos guardar o pudor em todos os 

momentos, com muito maior razão é preciso 

guardá-lo durante o namoro. Trata-se de um 

período de guerra, em que não apenas nossas 

paixões, mas “o nosso adversário, o diabo, nos 

rodeia como um leão a rugir, procurando a quem 

devorar” (cf. 1Pd 5,8). 

Por isso os namorados, além de guardar uma 

distância entre os corpos (para que as almas 

possam se unir), devem cobrir bem seus corpos 

(para que possam apreciar os valores da alma). 

 
23 TERESA DO MENINO JESUS E DA SAGRADA FACE, 

Santa. História de uma alma: manuscritos autobiográficos, 

2. ed., São Paulo: Carmelo do Imaculado Coração de Maria 

e de Santa Teresinha de Cotia, 1975, p. 41-42. Os grifos são 

nossos. 



70 

 

O pudor no dia do casamento 

Como sacerdote, presidir uma cerimônia de 

matrimônio costuma ser um suplício. Naquele dia, 

a casa do Senhor enche-se de pessoas 

(infelizmente, mulheres) que mais parecem 

despidas que vestidas. Se todos os dias 

encontramos mulheres mal vestidas, parece que 

quando assistem a um casamento, elas disputam 

umas com as outras o primeiro lugar em 

indecência e depravação. 

Mas uma dor especial me atinge quando vejo 

a estrela da festa, a noiva, também ela dando um 

espetáculo de nudez. Ao som de uma música 

vibrante, ela entra com um vestido de três metros 

de cauda. No entanto, não obteve pano suficiente 

para cobrir os seios, que quase sempre estão 

expostos (salvo raríssimas exceções). Além dos 

seios, às vezes a noiva faz questão de mostrar os 

ombros ou as costas. 

Enquanto o noivo está totalmente coberto, de 

terno e gravata, até o pescoço e os pulsos, sua 

futura esposa desfila (desculpe-me a comparação) 

como se fosse um pedaço de carne que o 

açougueiro expõe para atrair os fregueses. 

A cena é de gelar a alma. Nem no dia das 

núpcias o casal aprendeu o que significa o pudor e 



71 

 

a castidade! Como terá sido o seu “namoro”? E 

como será sua vida matrimonial? 

— Mas eu sou obrigada a usar um vestido que 

mostre os seios e os ombros no dia do casamento... 

Não encontro outro para comprar... 

— Seja sincera. Obrigada você não é. Se você 

aceita usar esse vestido, é porque o acha tolerável. 

Ou será que alguma vez você diria que é obrigada 

a comer veneno pois não há outra coisa para 

comer? 

A varinha de condão 

Há namorados e noivos que 

pensam que o padre é mágico, e 

que dispõe de uma varinha de 

condão. 

Segundo o pensamento deles, é 

perfeitamente possível “namorar” de 

maneira animalesca, com beijos e abraços 

excitantes, e depois de tal “preparação” (?), 

aproximar-se de um altar para contrair 

matrimônio. 

O padre então, como num passe de mágica, 

ergueria sua varinha de condão e... plim!... 

transformaria dois prostitutos em marido e mulher. 

E os dois viveriam felizes para sempre. 



72 

 

Pura ilusão. No matrimônio, colhe-se o que se 

semeou durante o namoro e o noivado. 

Não vos iludais; de Deus não se zomba. O que 

o homem semear, isso colherá: quem semear 

na sua carne, da carne colherá corrupção; 

quem semear no espírito, do espírito colherá 

a vida eterna (Gl 6,7-8). 

Se o rapaz se acostumou a tratar sua namorada 

como um objeto sexual (ou vice-versa), depois do 

matrimônio exigirá que ela seja uma prostituta de 

uso doméstico. 

Se a moça (ou vice-versa) durante o namoro 

sempre procurou egoisticamente a felicidade a 

todo custo, inclusive mediante a troca de um 

namorado por outro que lhe causasse maior 

“satisfação”, depois do matrimônio, logo após a 

primeira crise, pensará em “trocar de marido” para 

ser feliz. 

Se o namoro foi carnal, será a carne que 

dominará os cônjuges. 

Se, ao contrário, o namoro foi espiritual, será 

o espírito (o Espírito Santo) que conduzirá os 

cônjuges. 

Por isso, os que hoje “namoram” carnalmente, 

devem estar preparados para as seguintes 

consequências: 



73 

 

1º) Casar-se com uma pessoa desconhecida. 

Sim, pois se eles se deixaram levar pelas paixões 

corporais, não foram capazes de conhecer o 

interior do outro. Casar-se com quem não se 

conhece é uma loucura. Loucura que é cometida 

por todos os que não namoram castamente. 

2º) Ser traído pelo cônjuge. Durante o 

namoro, ele (ou ela) percebeu que não era amado, 

mas apenas usado para obtenção de prazer. Assim, 

após o casamento, o adultério não parece tão 

assustador. “Afinal – pensa seu cônjuge – eu vou 

trair alguém que não me ama...” 

3º) Ser rejeitado sexualmente pelo cônjuge. A 

busca desenfreada do prazer desde o tempo de 

namoro faz com que a união sexual deixe de ser 

algo novo, valioso, desejável. Começa a surgir a 

frigidez (perda do prazer sexual). Os dois 

descobrem que não servem nem sequer para 

satisfazer os apetites corpóreos um do outro! 

Em uma palavra, os jovens que hoje pecam 

contra a castidade estão semeando a própria 

infelicidade conjugal já nesta vida. Acrescente-se 

a isso a perda da graça santificante e do direito à 

vida eterna, que Cristo conquistou com o preço do 

seu sangue... 

  



74 

 

A pureza e a visão de Deus 

Ver a Deus é o desejo de todo homem. No 

entanto, disse Deus a Moisés: “Não poderás ver a 

minha face, porque o homem não pode ver-me e 

continuar vivendo” (Ex 33,20). 

De fato, é tão grande a distância que há entre 

a santidade de Deus e a indignidade do homem, 

que o homem deveria morrer se visse a Deus. 

Gedeão pensou que morreria depois de 

presenciar um fogo que devorou a carne e os pães 

que ele pusera sobre uma pedra para oferecer em 

sacrifício: 

⎯ Ah! meu Senhor! Eu vi o Anjo do Senhor 

face a face! 

O Senhor lhe disse: 

⎯ A paz esteja contigo! Não temas, não 

morrerás (Jz 6,22-23). 

Manué e sua mulher, pais de Sansão, também 

temeram quando o Anjo do Senhor lhes apareceu 

anunciando o nascimento de um filho que 

começaria a libertar Israel das mãos dos filisteus: 

— Certamente morreremos – disse Manué à 

sua mulher –porque vimos a Deus. 

— Se o Senhor tivesse pretendido matar-nos 

– respondeu-lhe a mulher – não teria 

aceitado o holocausto nem a oblação, e não 



75 

 

nos teria feito ver tudo o que acabamos de 

ver, nem nos teria revelado, ao mesmo tempo, 

o que nos disse (Jz 13,22-23). 

Quando o profeta Isaías viu o Senhor sentado 

num trono dentro do Templo, entrou em pânico e 

disse: 

Ai de mim, estou perdido! 

Com efeito, sou um homem de lábios impuros, 

e vivo no meio de um povo de lábios impuros, 

e os meus olhos viram o Rei, o Senhor dos 

Exércitos (Is 6,5). 

Então um dos serafins que estava junto do 

trono, voou para junto de Isaías trazendo na mão 

uma brasa que havia tirado do altar com uma tenaz. 

Com ela tocou-lhe os lábios e disse: 

Vê, isto te tocou os lábios, 

tua impiedade está removida, 

teu pecado está perdoado (Is 6,7). 

Quem então poderá ver a Deus? Os puros. 

Disse Jesus: 

Bem-aventurados os puros de coração, 

porque verão a Deus (Mt 5,8). 

Essa promessa é assustadoramente 

maravilhosa. Quem guardar a pureza verá a Deus! 



76 

 

Aos ‘puros de coração’ está prometido ver a 

Deus face a face e ser semelhantes a Ele. A 

pureza de coração é a condição prévia da 

visão24. 

Veremos a Ele porque, pelo Batismo, 

tornamo-nos filhos dele. Diz-nos São João: 

Amados, 

desde já somos filhos de Deus, 

mas o que nós seremos 

ainda não se manifestou. 

Sabemos que por ocasião desta 

manifestação 

seremos semelhantes a ele, 

porque o veremos tal como ele é (1Jo 3,2). 

No entanto, não basta sermos filhos de Deus 

para vermos a Deus. É preciso que tenhamos um 

coração puro. Por isso, prossegue São João: 

Todo o que tem nele esta esperança, 

purifica-se a si mesmo, 

como também ele é puro (1Jo 3,3). 

Mas o que significa “ver a Deus”? 

Deus não tem corpo. É puro espírito. Portanto, 

é invisível aos nossos olhos corporais. Nossos 

 
24 Catecismo da Igreja Católica, n. 2519. 



77 

 

olhos poderiam ver os sinais de sua majestade – o 

fogo, a nuvem, os relâmpagos – tais como 

aparecem na Bíblia. Depois que o Filho de Deus se 

fez homem, nossos olhos poderiam também ver o 

corpo humano de Jesus. 

Mas Deus, enquanto Deus, não pode ser 

percebido pelo sentido da visão. “Ver a Deus”, 

portanto, tem um outro significado: entender a 

Deus, ou seja, vê-lo com a inteligência. 

Essa “visão” enche o homem de felicidade. 

Por isso, é chamada visão beatífica (do latim 

beatus = feliz; beatífica = que faz feliz). Para que 

possa ser visto, Deus fortalece a inteligência 

humana com a luz da glória. Assim, no céu, a alma 

torna-se apta a ver a Deus como ele próprio se vê. 

Aos puros de coração, Deus dirá: “Entra na 

alegria do teu Senhor” (Mt 25, 21.23). Note-se: no 

céu não é a alegria que entrará no coração dos 

puros. Os puros é que entrarão na alegria, 

“mergulhados” na alegria do Senhor. 

Até agora, falei sobre o que os puros de 

coração receberão no céu. Mas... e desde já? 

Desde já, os puros, embora não vejam 

(= entendam) a Deus face a face, entendem muito 

bem as coisas de Deus. As pessoas puras – por 

exemplo, as crianças – têm uma especial 

familiaridade com Deus. Ao falarmos de Deus 



78 

 

para elas, vemos que elas nos entendem quase 

imediatamente. 

Desde já os puros de coração veem coisas que 

são invisíveis (incompreensíveis) aos que se 

tornaram impuros. 

[A pureza de coração] desde já nos concede 

ver segundo Deus, 

receber o outro como um ‘próximo’; 

permite-nos perceber o corpo humano, o 

nosso e o do próximo, 

como um templo do Espírito Santo, uma 

manifestação da beleza divina25. 

A alegria da pureza 

O prazer é corpóreo. A alegria é espiritual. 

Aquele que procura o prazer encontra o 

prazer. Mas depois vem o vazio, o remorso de 

consciência e a tristeza. 

Aquele que, por amor, se abstém do prazer 

encontra a alegria. Se os que procuram o prazer na 

impureza conhecessem a alegria da pureza, 

desejariam ser puros, nem que fosse por egoísmo. 

A alegria da pureza está acima do prazer da 

impureza como o céu está acima da terra. 

Experimente e diga-me se não é assim. 

 
25 Catecismo da Igreja Católica, n. 2519. 



79 

 

A pureza e o olhar 

É possível, a partir dos olhos de uma pessoa, 

descobrir o estado de cada parte do corpo. Uma 

fratura em um osso, uma úlcera no estômago, um 

tumor no fígado, tudo isso pode ser detectado pela 

observação da íris. 

Foi através da diagnose pelos olhos que o 

missionário Pe. Aloísio Regensburger, estando na 

China, e tendo sido interceptado por um grupo de 

soldados comunistas, conseguiu salvar sua vida e 

a das irmãs religiosas que viajavam consigo. Eis 

como ele conta o episódio: 

A coisa ia-se tornando séria. Enquanto as 

Irmãs continuavam discutindo com ele [o 

chefe dos soldados], tive tempo suficiente de 

observar-lhe os olhos. Aquele homem raivoso 

tinha olhos azuis, algo inaudito na China, 

onde predominavam os negros. Para quem faz 

o diagnóstico pelos olhos – e era o meu caso 

– os azuis são extraordinariamente favoráveis. 

Tinha de necessidade, que deduzir algo, e 

algo que fosse todo peculiar. Observava-lhe 

os lugares que nos olhos correspondem às 

extremidades. Os relativos às pernas não 

mostravam mudança alguma; mas no olho 

direito, na seção superior correspondente ao 

braço, pude notar um ponto negro na íris azul. 



80 

 

O homem, portanto, tivera no braço direito 

grave contusão. Podia ser muito bem ruptura 

do osso. Mas, como era soldado, não podia 

equivocar-me ao supor lesão por bala. Vestia 

ele túnica de soldado, cuja manga chegava até 

aos nós dos dedos da mão, o que me impedia 

de ver a cicatriz. 

Da maneira mais jovial que me fora possível 

naquela violenta situação, dei-lhe uma 

palmadinha no braço direito e disse-lhe: 

— Diga-me, camarada, quando foi que você 

recebeu o tiro? 

Quedou-se o homem sem pronunciar palavra, 

tal a surpresa. 

— Venha, permita-nos vê-la, disse-lhe eu. 

Calmo, arregaçou a manga da túnica, 

deixando a descoberto feia cicatriz. Ao se 

refazer do sobressalto, perguntou-me um 

tanto perplexo: 

— Como pôde o senhor... pois é desconhecido 

por estas bandas? 

Tudo se aclarara. Acertara na mosca. Por isso, 

mui senhor de mim, esclareci: 



81 

 

— Tenho o dom especial de curar doentes. Se 

os tem na aldeia, estou disposto a ajudá-los26. 

O modo de tratar o missionário mudou 

totalmente. Trouxeram-lhe doentes para serem 

curados, ficaram agradecidíssimos e despediram-

se dele e das Irmãs dizendo: “A paz esteja com 

vocês durante toda a viagem”. 

Os olhos são uma espécie de janela através da 

qual vemos o estado do corpo da pessoa. 

Porém, muito mais do que isso, os olhos 

permitem-nos ver a alma da pessoa. 

Os olhos são como vulcões, que comunicam a 

superfície da terra com o que há nas profundezas. 

Se alguém sente dor ou prazer, nem sempre o 

percebemos pelos olhos. 

Mas os olhos denunciam o que se passa no 

íntimo: uma mágoa profunda, uma angústia, o 

entusiasmo, a alegria, a pureza. 

A pureza se expressa no olhar. Ela parece 

deixar os olhos transparentes. Transparentes não 

só para quem os vê (de fora), mas para a própria 

pessoa que vê. 

Os olhos de uma pessoa pura – por exemplo, 

uma criança – são como janelas límpidas e 

transparentes. Ao olharmos para seus olhos, vemos 

 
26 Aloísio REGENSBURGER. Chamaram-me trovão. Rio 

de Janeiro: Academia Santa Cecília de Discos, 1976, p. 118. 



82 

 

algo de Deus em sua alma. E ela própria, ao olhar 

para as coisas, enxerga-as claramente, porque as 

vê segundo Deus. 

Os olhos de uma pessoa impura, já 

corrompida pelo pecado, são como janelas sujas e 

embaçadas. Ao olharmos para seus olhos, uma 

espécie de crosta de sujeira impede-nos de ver com 

clareza o que há no íntimo. E a própria pessoa 

impura, ao olhar para as coisas, não as enxerga 

claramente, porque não as vê segundo Deus. 

O olho é a luz do corpo 

É impressionante esta passagem do 

Evangelho em que Jesus nos fala sobre os olhos: 

A lâmpada do corpo é o olho. 

Portanto, se teu olho estiver são, todo o teu 

corpo ficará iluminado; 

mas se teu olho estiver doente, todo o teu 

corpo ficará escuro. 

Pois se a luz que há em ti são trevas, quão 

grandes serão as trevas! (Mt 6,22-23). 

O texto é riquíssimo em ensinamentos. Um 

deles parece ser o seguinte: 

A pureza de todo o corpo começa pelos olhos. 

Quer ter um corpo puro? Comece por 

purificar o seu olhar. 



83 

 

Alguém poderia objetar que o importante não 

é ter um olho puro, mas um coração puro. 

Resposta: Tudo o que está no coração entra 

através dos sentidos. E a visão é o mais agudo de 

todos os sentidos. Por isso, a pureza do coração 

depende da pureza dos olhos. Cuidado, portanto, 

com o que olha! 

Caso o teu olho direito te leve a pecar, 

arranca-o e lança-o para longe de ti, pois é 

preferível que se perca um dos teus membros 

do que todo o teu corpo seja lançado na 

geena27 (Mt 5,29). 

Aqui Jesus não está mandando que mutilemos 

os olhos (o que seria um grave pecado), mas que 

afastemos o olhar de tudo o que é perigoso para a 

castidade. Tal afastamento deve ser feito com 

violência: “arranca-o”. 

Se, porém, os olhos, que deveriam ser luz, são 

tenebrosos, nada podemos esperar de nosso corpo, 

a não ser uma grande escuridão: o pecado. 

 
27 Inferno. 



84 

 

Se olharmos para 

frente, sem girarmos os 

olhos a procura de placas, 

cartazes ou vitrines, 

evitaremos ver: 

coisas inúteis, 

coisas perigosas 

e coisas pecaminosas. 

 

Uma história de horror 

Certa vez fui à casa do meu amigo João. Bati 

à porta e ele respondeu lá de dentro: “Entre!” 

Abri a porta e deparei-me com ele deitado 

sobre um sofá e com os olhos fixos na tela de 

televisão. 

— Bom dia, João. Como vai? 

— Estou bem — respondeu sem olhar para 

mim, mas muito concentrado no que se passava na 

tela. 

Olhei então para o televisor e vi que havia um 

“pen drive” conectado a ele. Na tela havia uma 

cena pavorosa: um velho sendo insultado, 

esbofeteado e levado à força por dois homens ao 

centro de uma praça. 

— O que é isso? — perguntei. 

COISAS
PECAMINOSAS



85 

 

— Um filme — respondeu rápido para não 

perder um só detalhe da cena. 

— E você gosta de assistir a isso? 

— Não tenho nada para me distrair — 

justificou-se sem desviar os olhos do televisor. 

A cena tornava-se cada vez mais horrenda. 

Uma multidão precipitava-se sobre o velho para 

espancá-lo com os golpes mais cruéis no 

estômago, no peito e na cabeça. 

Reparei então na fisionomia do velho. Seu 

rosto era bem parecido com o de João. 

— Quem é este senhor que está sofrendo? 

— É meu pai. 

Fiquei pálido de saber que alguém conseguia 

assistir com tanta calma e interesse às ofensas e 

aos golpes feitos ao próprio pai. Depois soube da 

história completa. O pai de João havia sido 

linchado em praça pública até a morte. Naquela 

hora e lugar passava um cinegrafista, que decidiu 

filmar tudo, e depois entregou o vídeo a João. Nas 

horas de lazer, João gostava de assistir a ele. 

A atitude de João é espantosa? Não é menos 

espantosa do que a atitude daqueles que assistem a 

uma novela de televisão “porque não têm nada 

com que se distrair”. Na tela eles assistem às piores 

ofensas feitas ao seu Pai: fornicação, adultério, 

prostituição, homossexualismo, toda espécie de 



86 

 

luxúria... e tudo isso com muita calma. Não sentem 

nojo, não passam mal, não tremem de horror, não 

correm para desligar o televisor, nem se importam 

que Jesus tenha derramado tanto sangue por 

aqueles pecados. Não se sentem ofendidos vendo 

às ofensas a seu Pai. Pelo contrário, assistir àquelas 

cenas é para eles um lazer. 

Se alguém aproximar o nariz de um esgoto 

sanitário, terá uma reação espontânea de 

repugnância. Mas se insistir em respirar aquele ar 

imundo, seu nariz não terá outra escolha a não ser 

habituar-se ao cheiro. Deste efeito ninguém escapa 

ao presenciar uma novela: a indiferença perante o 

pecado. Aquilo que é repugnante pela sua torpeza, 

passa a parecer normal e até “aceitável”. 

Na vida do espectador, ao aparecer alguma 

ocasião de praticar os vícios apregoados na novela, 

ele poderá até mesmo rejeitá-los. Mas não sentirá 

por eles a aversão de antes. Afinal, já se acostumou 

a presenciá-los todos os dias... 

Ora, a aversão ao pecado é um dom do 

Espírito Santo, conhecido pelo nome de Temor de 

Deus. A Bíblia ensina que o Temor de Deus é o 

princípio da Sabedoria: 

O temor do Senhor é princípio de 

conhecimento: 



87 

 

os estultos desprezam sabedoria e disciplina 

(Pr 1,7). 

O princípio da sabedoria é temer o Senhor, 

todos os que o praticam têm bom senso. 

Seu louvor permanece para sempre 

(Sl 110,10). 

Perder o Temor de Deus, portanto, é cair na 

loucura. É na loucura que se encontram muitos 

pais e mães de família, acostumados a assistir a 

cenas pornográficas, inclusive na presença das 

crianças. 

Um outro efeito, que aliás é óbvio, da 

assistência à pornografia televisiva é o despertar 

das paixões e o desejo de deleitar-se com elas. No 

sermão da montanha Jesus condenou até mesmo o 

olhar libidinoso, chamando-o de “adultério” 

cometido no coração (cf. Mt 5,28). Ligar a 

televisão para assistir a uma novela é expor-se 

diretamente à ocasião de pecar. Tal exposição, por 

si só, já é um pecado. 

Vale aqui lembrar que o mal da novela não 

está apenas nas cenas mais torpes que ela 

apresenta. Todo o seu enredo é uma apologia do 

pecado. O fato de sermos filhos de Deus deveria 

ser suficiente para nos sentirmos ofendidos com 

tais ofensas feitas ao Pai. 



88 

 

Devem, portanto, os pais proibir os filhos de 

assistirem às novelas? É claro que sim. Se os pais 

com razão proibiriam os filhos de tomarem 

veneno, com maior razão devem proibir o pior dos 

venenos, que é o escândalo ou a incitação ao 

pecado. Tal veneno destrói não o corpo, mas a 

graça que Cristo conquistou para nós com o preço 

do seu sangue. Tal veneno é capaz de destruir o 

brilho angelical dos olhos de uma criancinha. Tal 

veneno é capaz de converter a veste branca 

recebida no Batismo em um farrapo imundo. 

Alguém poderá dizer que proibir não é o 

suficiente. De acordo. Não é suficiente, mas é 

absolutamente necessário. Além de proibir, os pais 

devem explicar aos filhos o porquê da proibição e 

convidá-los a obedecer com docilidade, 

alimentando em si mesmos o amor a Deus e o 

horror ao pecado. Em especial, os pais devem 

ensinar que os olhos, que são a luz do corpo, não 

podem contaminar-se com as imundícies 

apresentadas em uma novela. A visão de Deus face 

a face é prometida somente aos puros de coração 

(cf. Mt 5,8). 

O celular 

Hoje em dia, o telefone celular, com as 

imagens e vídeos exibidos pelas redes sociais, 



89 

 

tornou-se, para muitas pessoas, ocasião próxima 

de pecar contra a castidade. O celular não é mau 

em si: serve para fazer uma chamada, responder a 

uma mensagem, agendar um compromisso, ver as 

horas, programar o despertador... Mas não é sua 

função ocupar o tempo que eu deveria dedicar a 

Deus e ao próximo, nem entreter meus olhos com 

fotografias ou filmes. Nenhum de nós deve ter um 

“tempo para o celular”. Devemos usá-lo quando 

for necessário. E basta. Se você nota que alguns 

aplicativos são inúteis, que servem apenas para 

despertar a curiosidade com futilidades, que 

exibem, sem pedir licença, imagens perigosas para 

a sua pureza, então está na hora de desinstalá-los. 

Quanto às crianças, os pais não devem permitir que 

elas usem o celular. A preservação do brilho dos 

seus olhos exige que se mantenham distantes desse 

perigoso aparelho. 

Namorar a quem e durante quanto tempo? 

Como vimos, o namoro tem por fim o 

matrimônio. Logo, não devem pensar em namorar 

aqueles que não pensam em se casar. 

Se você não pode casar-se devido à pouca 

idade ou à falta de condições financeiras para 

sustentar uma família, então não é hora de 

namorar. Não tenha pressa de iniciar um namoro. 



90 

 

Lembre-se que, se sua vocação é matrimonial, o 

seu cônjuge (esposo ou esposa) já existe, pois Deus 

já o escolheu. Não é sua a tarefa de “fabricar” a 

pessoa com quem vai se casar. Sua oração deve ser 

semelhante àquela que fizeram Pedro e os outros 

discípulos quando desejavam saber quem iria 

tomar o lugar de Judas Iscariotes, que havia se 

enforcado: “Mostra-nos qual destes dois 

escolheste” (At 1,24). Entre os dois candidatos 

apresentados pela comunidade – José e Matias – 

era preciso saber qual Deus já havia escolhido. E 

a sorte caiu sobre Matias, que se associou aos onze 

apóstolos. A oração não foi “escolhe” nem “ajuda-

nos a escolher”, mas “mostra-nos quem 

escolheste”. Se você é chamado ao matrimônio, 

peça a Deus que mostre quem ele já escolheu para 

ser seu cônjuge. 

Conte, porém, com a possibilidade de Deus 

ter chamado você para uma vocação maior: a da 

virgindade consagrada a Ele. Se este for o seu caso, 

o seu cônjuge aqui na terra não existe. É o próprio 

Senhor que vai ocupar o lugar dele. Você poderá 

então recitar o Salmo 15, cantado pelos levitas: 

Senhor, minha parte na herança e minha 

taça, 

és tu que garantes a minha porção; 

o cordel mediu para mim um lugar delicioso, 



91 

 

sim, é magnífica a minha herança (Sl 15,6). 

Quando os israelitas tomaram posse da terra 

de Canaã, cada tribo ocupou um território, menos 

a tribo de Levi, cujos membros – os levitas – eram 

dedicados ao sacerdócio. Eles viviam na terra de 

outras tribos. Sua “porção” não era um pedaço de 

terra, mas o próprio Senhor, a quem eles ofereciam 

sacrifícios. 

Voltemos, porém, à vocação matrimonial. Se 

Deus quer que você se case, não se preocupe: ele 

vai mostrar quem escolheu para você. Mas não é 

nos bailes mundanos nem nos divertimentos 

perigosos para a castidade que você deve esperar 

que Deus se revele. Ele costuma falar a nós no 

silêncio do coração. 

Não comece a namorar antes de ter quase 

certeza de ter encontrado quem Deus escolheu 

para você. O namoro poderá consolidar essa 

certeza, mas não é bom correr o risco de namorar 

inutilmente. Peça a Deus que seu primeiro 

namorado (sua primeira namorada) seja também o 

único (a única). Seja exigente. Pergunte a ele (a 

ela): 

— Você aceita que tenhamos um namoro 

casto? 

— Aceita que levemos a castidade até as 

últimas consequências? 



92 

 

— Está disposto(a) a aceitar quantos filhos 

Deus nos quiser dar? 

Uma resposta positiva a essas perguntas é um 

bom sinal. Se, porém, ele (ou ela) se mostrar 

hesitante, não inicie o namoro. Os riscos são 

imensos. 

Um namoro santo deve durar pouco tempo. 

Um tempo suficiente para que os dois possam 

conhecer-se interiormente, mas não tão longo que 

os exponha a ocasiões de pecar. É comum que 

jovens venham dizer ao sacerdote: “Padre, no 

início nosso namoro era santo. Mas, com o tempo, 

passamos a relaxar a vigilância e cometemos 

graves pecados”. 

Para que isso não aconteça com você, namore 

apenas quando tiver uma perspectiva próxima de 

casamento. Assim será possível conservar-se puro 

para o grande sacramento do matrimônio. 

Posso baixar a guarda no noivado? 

Por algum motivo, há noivos que pensam que, 

depois de marcada a data do casamento, eles 

podem ter certas liberdades (como andar sozinhos) 

e não precisam mais tomar tanto cuidado. 

Esse pensamento não é de Deus. O noivado 

não suprime a fraqueza humana nem dispensa a 

vigilância do tempo de namoro. 



93 

 

Quanto mais se aproxima o matrimônio, mais 

se deve vigiar para conservar a pureza em si e no 

outro. 

O exemplo de Tobias e Sara 

O anjo Rafael conduziu 

Tobias até a cidade de Ecbátana, 

onde morava Raguel, parente de 

seu pai. Raguel tinha uma filha 

chamada Sara, que já fora dada 

em casamento a sete noivos, todos 

eles mortos na noite de núpcias 

pelo demônio Asmodeu. Quando 

o anjo disse a Tobias que deveria 

casar-se com Sara, o jovem 

manifestou seu medo: seria ele o oitavo a morrer? 

Mas Rafael tranquilizou-o28: 

Ouve-me, eu te mostrarei quais são aqueles 

sobre quem o demônio tem poder. São os que 

se casam com tais disposições, que lançam a 

Deus fora de si e se entregam à sua paixão, a 

tal ponto que não têm maior entendimento 

que o cavalo e o muar; a esses o demônio 

supera. Mas tu, quando a tiveres recebido por 

 
28 Citaremos aqui a versão de São Jerônimo, conhecida como 

Vulgata. 

K
t.«

M*

IA-j

S
1

S'

A rrl

N/M(

i
i

fm A i

T

I
:

¥-Kf ' £L k



94 

 

esposa, viverás com ela em continência 

durante três dias e não cuidarás de outra coisa 

senão de fazer oração com ela. [...] Passada a 

terceira noite, no temor do Senhor, tomarás a 

donzela, levado menos pelo instinto do que 

pelo desejo de ter filhos, a fim de obteres 

sobre teus filhos a bênção da raça de Abraão 

(Tb 6,16-18.22). 

Assim fizeram Tobias e Sara. Passaram três 

dias em oração. Ao convidar sua esposa a orar, na 

noite de núpcias, Tobias disse-lhe o motivo: 

Somos filhos de santos, e não nos devemos 

casar como os gentios, que não conhecem a 

Deus (Tb 8,5). 

A oração e a continência afastaram o 

demônio. Raguel, o pai de Sara, já havia mandado 

cavar um túmulo a fim de sepultar o genro antes 

do amanhecer, na suposição de ele haver morrido. 

Grande foi sua surpresa ao constatar que os recém-

casados estavam vivos, dormindo, sem qualquer 

dano. Mandou então rapidamente fechar o túmulo 

que mandara cavar. 

Ora, se Tobias e Sara não podiam casar-se 

“como os gentios, que não conhecem a Deus”, 

muito maior razão têm hoje os casais cristãos para 

se distinguir dos demais. 



95 

 

Tobias e Sara eram filhos dos santos 

patriarcas, mas Cristo ainda não tinha vindo para 

redimi-los. Os cristãos, pelo Batismo, são filhos de 

Deus, membros de Cristo, templos do Espírito 

Santo, e de modo nenhum podem casar-se como os 

pagãos, que não conhecem a Deus. Cristo elevou o 

matrimônio à dignidade de um sacramento, ou 

seja, de um sinal eficaz do amor entre Ele e sua 

Igreja. Diz São Paulo, recordando o Gênesis: 

Por isso deixará o homem seu pai e sua mãe 

e se ligará à sua mulher, e serão ambos uma 

só carne. É grande este mistério: refiro-me à 

relação entre Cristo e sua Igreja (Ef 5,31-32). 

Nenhum casal recém-casado está obrigado a 

guardar três dias de continência antes de praticar o 

ato conjugal. Mas o exemplo de Tobias e Sara 

recorda-nos que o verdadeiro amor sabe abster-se 

não só do que é pecaminoso (como as uniões 

sexuais antes ou fora do matrimônio), mas até do 

que é lícito. 

Os filhos: um dom de Deus 

A Sagrada Escritura e a prática tradicional da 

Igreja veem nas famílias numerosas um sinal 



96 

 

da bênção divina e da generosidade dos 

pais”29. 

Ora, se a família numerosa é uma bênção, 

ninguém pode casar-se pensando em rejeitar essa 

bênção. A esse respeito, comenta a ex-feminista 

Mary Pride em seu admirável livro “De volta ao 

lar”: 

Se os filhos são uma bênção, então por que 

não queremos todos os que Deus quer nos 

dar? Será que você consegue pensar em 

qualquer outra bênção que faz os cristãos 

lamentarem, se queixarem e fazerem o 

possível para não aceitar? Não pareceria 

ridículo ouvir cristãos dizendo: ‘Estou farto 

de todo este dinheiro que Tu me deste, 

Senhor. Por favor, não me dês mais nada!’ ou 

‘Já tenho suficientes unções do poder do 

Espírito Santo sobre mim para durar pelo 

resto da vida. Para mim, chega, obrigado!’30. 

O Papa São João Paulo II, quando ainda era 

cardeal de Cracóvia, escreveu: 

A família é na realidade uma instituição 

educadora, portanto é necessário que ela 

 
29 Catecismo da Igreja Católica, n. 2373. 
30 Mary PRIDE. De volta ao lar: do feminismo à realidade. 

Ourinhos: Edições Cristãs, 2006, p. 70. 



97 

 

conte, se for possível, vários filhos, porque 

para que o novo homem forme sua 

personalidade é muito importante que não 

seja único, mas que esteja inserido numa 

sociedade natural. Às vezes fala-se que é 

‘mais fácil educar muitos filhos do que um 

filho único’. Também se diz que ‘dois não são 

ainda uma sociedade; eles são dois filhos 

únicos’31. 

Há alguns anos uma jovem enviou-me uma 

mensagem por e-mail contando seu “problema”: 

estava noiva e, segundo sua previsão, estaria fértil 

no dia de seu casamento. Que fazer? Respondi-lhe 

que fazia votos de que ela engravidasse. Expliquei-

lhe que não faz sentido alguém se casar já 

pensando em não ter filhos32. Se ela me dissesse 

que desejava ter filhos sim, mas só depois de três 

anos, eu lhe responderia: “então você se case daqui 

a três anos”. 

Sem se dar conta, aquela moça, que aliás 

estava com boa-fé, havia-se tornado vítima da 

 
31 Karol WOJTYLA. Amor e responsabilidade: estudo 

ético. São Paulo: Loyola, 1982. p. 216. 
32 Sem dúvida, ela e seu noivo, após o casamento, poderiam 

livremente imitar Tobias e Sara, guardando alguns dias de 

continência. Mas o objetivo não poderia ser o de evitar filhos, 

e sim do de consolidar o amor conjugal. 



98 

 

mentalidade segundo a qual os filhos devem ser 

cuidadosamente “planejados”. Gerá-los logo no 

início do matrimônio seria um ato de 

“irresponsabilidade”. 

A doutrina da Igreja, porém, é outra. Dentro 

do matrimônio, a regra é gerar filhos. Não gerar 

filhos é a exceção. Vejamos o que nos ensina o 

Papa São Paulo VI sobre paternidade responsável: 

Em relação às condições físicas, econômicas, 

psicológicas e sociais, a paternidade 

responsável exerce-se tanto com a 

deliberação ponderada e generosa de fazer 

crescer uma família numerosa, como com a 

decisão, tomada por motivos graves e com 

respeito pela lei moral, de evitar 

temporariamente, ou mesmo por tempo 

indeterminado, um novo nascimento33. 

Note-se como a Igreja elogia a família 

numerosa e como, ao mesmo tempo, só admite 

evitar um novo nascimento “por motivos graves” 

e com respeito pela lei moral. O Catecismo adverte 

que cabe aos esposos “verificar se seu desejo [de 

espaçar os nascimentos] não provém do egoísmo, 

mas está de acordo com a justa generosidade de 

 
33 S. PAULO VI, Humanae Vitae, 1968, n. 10. 



99 

 

uma paternidade responsável”34. O único meio 

admitido pela Igreja para espaçar os nascimentos é 

a continência periódica, ou seja, a abstinência de 

atos conjugais nos dias férteis: 

A continência periódica, os métodos de 

regulação da procriação baseados na auto-

observação e o recurso aos períodos 

infecundos são conformes aos critérios 

objetivos da moralidade35. 

Porém, para evitar que o casal decida valer-se 

da continência periódica por motivos egoísticos, a 

Igreja dá aos confessores a seguinte orientação: 

Será conveniente [para o confessor] averiguar 

a solidez dos motivos que se têm para a 

limitação da paternidade ou maternidade e a 

liceidade dos métodos escolhidos para 

distanciar e evitar uma nova concepção36. 

Na minha opinião, o intervalo entre um filho 

e outro não deveria ser maior do que dois anos. 

Acima disso, a diferença entre as idades dificulta 

o entrosamento. Imagine um casal com quatro 

 
34 Catecismo da Igreja Católica, n. 2368. 
35 Catecismo da Igreja Católica, n. 2370. 
36 PONTIFÍCIO CONSELHO PARA A FAMÍLIA, Vade-

mécum para os confessores sobre alguns temas de moral 

relacionados com a vida conjugal, 1997, n.º 12. 



100 

 

filhos: um de quinze anos, outro de dez anos, um 

terceiro de cinco anos e o caçula de um ano. O 

mais velho não se interessa pelas brincadeiras do 

de dez anos; o de dez anos não brinca com o de 

cinco anos; e o de cinco anos não brinca com o 

caçula. A excessiva distância entre as idades faz 

deles quatro filhos isolados, como se fossem filhos 

únicos. Você, que já foi criança, deve ter sentido 

como foi bom ter tido (ou como foi mau não ter 

tido) irmãos com idades próximas à sua. 

O perigo do “planejamento familiar” 

Antes de construir uma casa, é preciso 

planejá-la. Será grande ou pequena? Terá um ou 

dois pisos? Quantos quartos e quantos banheiros? 

A resposta a essas perguntas depende da vontade 

do construtor e da utilidade que ele pretende dar à 

edificação. 

Uma família, porém, é diferente de uma casa 

feita de tijolos. O tamanho dela não depende 

simplesmente da vontade do casal. Ele não pode 

“planejar” a família como faria com um edifício. 

O termo “planejamento familiar” dá a entender 

que compete ao casal – e somente a ele – 

determinar o número e o espaçamento de seus 

filhos. Ora, essa autonomia absoluta não existe. Só 

Deus é o Senhor da Vida. O que o casal pode e 



101 

 

deve fazer é ficar atento aos sinais de Deus para 

descobrir qual é a sua vontade, e pô-la em prática. 

Deus nos escolheu antes da criação do mundo 

(cf. Ef 1,4). Portanto, para ele, não há vida humana 

que não esteja no seu plano. Também a vinda de 

seu Filho ao mundo estava obviamente no seu 

plano. 

E Maria, como 

todos os israelitas, 

ansiava pela vinda do 

Messias. Mas não 

estava absolutamente 

no plano da Virgem de 

Nazaré que fosse ela a 

mãe do Messias. Sua 

gravidez, planejada 

por Deus desde toda a 

eternidade, não havia 

sido “planejada” por 

ela. Surpreendida pelo 

anúncio do anjo, ela pergunta: “Como é que vai ser 

isso, se eu não conheço homem algum?” (Lc 1,34). 

Aliviada com a resposta do anjo de que ela 

conceberia por obra do Espírito Santo, sem perder 

a virgindade, responde: “Eu sou a serva do 

Senhor; faça-se em mim segundo a tua palavra!” 

(Lc 1,38). 

SS

'



102 

 

Assim, graças a uma gravidez “não 

planejada”, mas aceita com amor, é que a salvação 

chegou ao mundo. 

Os documentos oficiais do Santo Padre e da 

Cúria Romana sobre a regulação da procriação 

evitam sistematicamente o termo “planejamento 

familiar”37. 

Ao contrário, a Igreja usa: 

➢ “paternidade responsável” (que inclui a 

abertura para uma família numerosa), 

➢ “continência periódica” e 

➢ “métodos de regulação da procriação”. 

A continência periódica é o método natural de 

regulação da procriação. No entanto, ela não é só 

um “método”, mas sobretudo uma virtude. 

Significa autodomínio e renúncia. Não pode ser 

vista como um meio eficiente de se evitar uma 

coisa indesejável chamada “filho”. Não pode ser 

empregada com o mesmo espírito com que se usa 

um método anticoncepcional. Sobre isso, assim se 

exprimia o então Cardeal Karol Wojtyla, futuro 

Papa São João Paulo II: 

 
37 Aliás, a maior rede privada de aborto, esterilização e 

anticoncepção chama-se Federação Internacional de 

Planejamento Familiar (IPPF). 



103 

 

A continência como virtude não pode ser 

concebida com um ‘meio anticoncepcional’. 

[...] A continência interesseira, ‘calculada’ 

desperta dúvidas. Ela, como qualquer outra 

virtude, deve ser desinteressada, concentrada 

na ‘retidão’ em si, não só na ‘utilidade’. [...] 

Se a continência deve ser virtude e não só 

‘método’, no sentido utilitarista, não pode 

contribuir para a destruição da 

disponibilidade procriativa daqueles que 

convivem ‘maritalmente’ como esposos. [...] 

E por isso não se pode falar da continência 

como virtude quando os esposos aproveitam 

os períodos de infertilidade biológica 

unicamente para não ter filhos, e convivem só 

e exclusivamente nestes períodos para o 

próprio conforto. Proceder assim equivale a 

aplicar o ‘método natural’ em contradição 

com a sua natureza. Opõem-se tanto à ordem 

objetiva da natureza, como à essência do 

amor38. 

Ou seja, 

 
38 Karol WOJTYLA.  Amor e responsabilidade: estudo ético. 

São Paulo: Loyola, 1982. p. 215-216. 



104 

 

 é verdade que o muco cervical (que escorre 

pelo colo uterino) se torna fluido e úmido 

nos dias férteis e seco nos dias inférteis; 

 é verdade que a observação do muco não 

exige que a mulher tenha um ciclo 

menstrual regular; 

 é verdade que esse método – conhecido 

como método da ovulação Billings (MOB) 

– pode ser usado pelos casais mais pobres 

e mais incultos; 

 é verdade que a Organização Mundial de 

Saúde (OMS), após ter experimentado o 

método Billings em diversos países – 

Filipinas, Índia, Nova Zelândia, Irlanda e 

El Salvador – concluiu que sua eficácia é 

de 98,5%. 

Mas também é verdade que esse método não 

pode ser usado por motivo fútil. 

Não é, portanto, louvável a atitude de um 

casal que usa o método Billings para não procriar: 

 porque tem medo dos riscos normais de 

uma nova gravidez, 

 porque não tem confiança na Providência 

de Deus, 

 porque não quer ter o trabalho de educar 

mais filhos, 



105 

 

 porque acha que gerou um número de 

filhos “suficiente”. 

A Igreja não precisa tanto de casais que deem 

testemunho de que o método Billings é “eficiente” 

para não ter filhos. Precisa sobretudo de casais que 

testemunhem que os filhos são sempre bem-

vindos, e que só por motivos graves (e enquanto 

durar tais motivos) se servem desse método para 

não procriar. 

O pecado da anticoncepção 

O ato conjugal tem dois significados: o 

unitivo (“eles se tornam uma só carne” – Gn 2,24) 

e o procriador (“sede fecundos, multiplicai-vos” – 

Gn 1,28). Serve para exprimir o amor entre os 

cônjuges (união) e para transmitir a vida humana 

(procriação). 

Nem sempre o ato conjugal gera filhos, mas 

ele deve estar sempre aberto à procriação. Senão, 

deixa de ser um ato de amor para ser um ato de 

egoísmo a dois. 

No seio da Santíssima Trindade, o Pai ama o 

Filho: “Este é o meu Filho amado, em quem me 

comprazo” (Mt 3,17). O Filho ama o Pai: “guardei 

os mandamentos de meu Pai e permaneço no seu 

amor” (Jo 15,10). Mas porque o amor de ambos é 

autêntico, não permanece estéril. Dele procede 



106 

 

uma terceira pessoa: o Espírito Santo (“que o Pai 

enviará em meu nome” – Jo 14,26). 

De fato, não pode existir um amor fechado 

entre dois. O verdadeiro amor sempre se abre a um 

terceiro. O amor conjugal é “amor fecundo, que 

não se esgota na comunhão entre os cônjuges, mas 

que está destinado a continuar-se suscitando novas 

vidas”39. 

Uma mulher depois da menopausa não pode 

mais ter filhos. Nem por isso ela está proibida de 

ter atos conjugais com seu marido. Pois ela não pôs 

obstáculos à procriação. Foi a própria natureza que 

a tornou infecunda. 

Um homem que tenha o sêmen estéril não 

pode ter filhos. Nem por isso ele está proibido de 

ter atos conjugais com sua esposa. Pois ele não pôs 

obstáculos à procriação. Foi a própria natureza que 

o tornou infecundo. 

Porém, se o homem e a mulher fizerem 

alguma coisa para impedir que o ato conjugal seja 

fecundo, eles estarão pecando contra a natureza. 

Pois é antinatural separar a união da procriação, 

separar o significado unitivo do significado 

procriador do ato conjugal. Esse pecado é 

chamado anticoncepção. A Bíblia condena-o. 

Vejamos. 

 
39 S. PAULO VI, Humanae Vitae, 1968, n. 9. 



107 

 

Judá tinha um filho primogênito chamado 

Her, que se casou com uma mulher chamada 

Tamar. Her morreu sem deixar filhos. Quando isso 

ocorria, segundo a lei do levirato (do latim “levir” 

= cunhado), a viúva deveria casar-se com o irmão 

do falecido. “O primogênito que ela der à luz 

tomará o nome do irmão morto, para que o nome 

deste não se apague em Israel” (Dt 25,6). Ora, o 

irmão de Her chamava-se Onã. Judá disse a Onã: 

“Vai à mulher de teu irmão, cumpre com ela o teu 

dever de cunhado e suscita uma posteridade a teu 

irmão” (Gn 38,8). Mas Onã sabia que o filho não 

seria considerado dele, mas de Her, para efeitos 

jurídicos. Que fez então? 

Onã sabia que a posteridade não seria sua e, 

cada vez que se unia à mulher de seu irmão, 

derramava o sêmen por terra para não dar 

uma posteridade a seu irmão. O que ele fez 

desagradou ao Senhor, que o fez morrer 

também (Gn 38,9-10). 

O pecado de Onã, conhecido como onanismo 

ou coito interrompido, consistiu em interromper o 

ato conjugal antes da ejaculação, a fim de evitar a 

procriação. O castigo de Deus para esse pecado foi 

a morte. 

  



108 

 

 

Anticoncepção é “toda a ação que, 

ou em previsão do ato conjugal [preservativo, 

diafragma, pílulas, injeções, implantes], 

ou durante a sua realização [onanismo], 

ou também durante o desenvolvimento de 

suas consequências naturais [lavagem vaginal], 

se proponha, como fim ou como meio, tornar 

impossível a procriação”40. 

Note-se que enquanto a fornicação e o 

adultério não respeitam as circunstâncias (quando, 

com quem?) em que o ato conjugal é realizado, a 

anticoncepção está num nível de gravidade maior: 

ela corrompe o ato conjugal em si. É um pecado 

contra a natureza. Está na mesma classe de 

pecados que contém o homossexualismo. 

Há uma diferença essencial entre a 

continência periódica e o pecado da 

anticoncepção. O casal que pratica a continência 

periódica nada faz para tornar um ato conjugal 

infecundo. Quando prevê que aquele ato será 

fecundo, o casal se abstém de praticá-lo. Nos dias 

em que o pratica, pratica-o naturalmente. Ao 

contrário, o casal que usa meios anticoncepcionais 

torna infecundo um ato que seria naturalmente 

fecundo. 

 
40 S. PAULO VI, Humanae Vitae, 1968, n. 14. 



109 

 

No primeiro [caso], os cônjuges usufruem 

legitimamente de uma disposição natural; 

enquanto que, no segundo, eles impedem o 

desenvolvimento dos processos naturais41. 

Como a pílula anticoncepcional funciona 

Na base do crânio existe uma glândula em 

forma de pera chamada hipófise. Na mulher, a 

hipófise é responsável por lançar no sangue a cada 

mês o hormônio folículo-estimulante (FSH), que 

provoca o amadurecimento de um óvulo no ovário. 

Sem o FSH, não há ovulação. 

Durante a gravidez, a mulher não ovula. Por 

quê? Porque a hipófise deixa de enviar o FSH, uma 

vez que o organismo está esperando o nascimento 

da criança que já foi concebida. 

O que a pílula (ou injeção) anticoncepcional 

faz é enganar a hipófise, dando-lhe uma mensagem 

falsa de gravidez. A droga anticoncepcional é 

constituída de dois hormônios: estrógeno e 

progesterona. Quando são lançados na corrente 

sanguínea, eles vão até a hipófise e informam 

(falsamente) a essa glândula que a mulher está 

grávida. Enganada por essa mensagem, a hipófise 

deixa de produzir o FSH, à espera de que a criança 

– que não existe – venha a nascer. Assim, a mulher 

 
41 S. PAULO VI, Humanae Vitae, 1968, n. 16. 



110 

 

para de ovular. Deixando de produzir um óvulo, 

ela deixa de conceber. 

De tudo o que foi dito, percebe-se que a pílula 

anticoncepcional não é um remédio, mas um 

veneno. Ela não cura um organismo doente. Ao 

contrário, ela faz com que o ovário – que está 

funcionando bem – pare de funcionar. 

Você não chamaria de remédio: 

▪ a um comprimido que alguém tomasse para 

fazer que o coração – que está batendo - 

parasse de bater; 

▪ nem a uma injeção que alguém tomasse 

para fazer que o pulmão – que está 

respirando – deixasse de respirar; 

▪ nem a uma pomada que alguém aplicasse 

para que os olhos – que estão enxergando 

– parassem de enxergar. 

Pelo mesmo motivo, não é coerente que se 

chame de “remédio” a uma combinação de 

hormônios que se toma para paralisar os ovários. 

A pílula anticoncepcional é um veneno no sentido 

próprio da palavra. 

O efeito dela, porém, não se limita aos 

ovários. A ingestão artificial de hormônios 

desequilibra o sistema endócrino e causa danos a 

todo o organismo. As mulheres que usam pílulas 

estão mais sujeitas a: 



111 

 

• doenças circulatórias: varizes, tromboses 

cerebrais e pulmonares, tromboflebites, 

trombose da veia hepática, enfarto do 

miocárdio; 

• aumento da pressão arterial; 

• tumores no fígado; 

• câncer de mama; 

• problemas psicológicos, como depressão e 

frigidez; 

• obesidade; 

• manchas de pele; 

• cefaleias (dores de cabeça); 

• certos distúrbios de visão; 

• aparecimento de caracteres secundários 

masculinos; 

• envelhecimento precoce42. 

Esse é um preço muito caro que a mulher paga 

para se tornar, nas palavras de Santo Agostinho, 

“meretriz (prostituta) do próprio marido”. Eis o 

texto completo em que o santo reprova os casais 

que praticam anticoncepção: 

Se marido e mulher assim pensam, não são 

cônjuges. Se desde o princípio assim 

 
42 Cf., Maria do Carmo GASPAR; Arion Manente GÓES. 

Amor conjugal e paternidade responsável. 3. ed. São Paulo: 

Cidade Nova, 1986, p. 51. 



112 

 

pensaram, não se uniram pelo casamento, mas 

pelo pecado. E se, finalmente, só a mulher é 

que assim pensa, ou só o marido, ouso dizer 

que, de algum modo, degenerou aquela em 

meretriz do próprio marido, e este em adúltero 

da própria mulher43. 

As primeiras pílulas anticoncepcionais 

continham alta dose de estrógeno e progesterona. 

Com a finalidade de diminuir os efeitos colaterais, 

os fabricantes diminuíram a quantidade desses 

hormônios. As pílulas de hoje, com baixa dose, 

têm menor capacidade de impedir a ovulação. Ou 

seja, nem sempre elas são capazes de enganar a 

hipófise com um sinal falso de gravidez. Isso 

significa que às vezes a mulher que usa pílula pode 

ovular. E, se praticar o ato conjugal, pode 

conceber. Mas quando a criança concebida na 

trompa chegar ao útero, não encontrará um 

revestimento preparado para acolhê-la. O 

resultado será um aborto nos primeiros dias de 

gravidez. 

A pílula anticoncepcional, portanto, é 

também abortiva. Este é um dos seus mecanismos 

de ação: impedir a implantação da criança no 

útero. Isso está escrito, por exemplo, na bula de 

 
43 S. AGOSTINHO. De nuptiis et concupiscentia (o 

casamento e a concupiscência), cap. XV. 



113 

 

anticoncepcionais como Evanor e Nordette: 

“mudanças no endométrio (revestimento do útero) 

que reduzem a probabilidade de implantação [da 

criança]”. A bula de Microvlar diz: “Além disso, a 

membrana uterina não está preparada para a 

nidação do ovo (a criança)”. 

Em resumo, as pílulas e injeções 

anticoncepcionais funcionam: 

a) inibindo a ovulação; 

b) aumentando a viscosidade do muco 

cervical, o que dificulta a penetração dos 

espermatozoides; 

c) impedindo a implantação da criança 

concebida (aborto). 

A malícia da pílula, portanto, vai além do 

pecado da anticoncepção. Seu uso pode causar um 

aborto, isto é, a morte do próprio filho concebido, 

sem que a mulher o perceba. O efeito abortivo é 

mais frequente nas pílulas de hoje do que nas de 

antigamente, que continham alta dose de 

hormônios. 

O dispositivo intrauterino (DIU) 

O DIU é um dispositivo que é inserido no 

útero. Sua função é impedir que a criança que foi 

concebida na trompa se implante no útero. O 



114 

 

mecanismo de ação é essencialmente abortivo, 

embora os fabricantes o chamem de 

“contraceptivo”. 

As mulheres que usam DIU, seja de cobre, 

seja de hormônio, podem estar abortando a cada 

mês sem o saberem. O bebê abortado, com alguns 

dias de vida, é muito pequeno para ser percebido. 

A esterilização 

Saindo de Betânia para Jerusalém, Jesus teve 

fome. 

Ao ver, à distância, uma figueira coberta de 

folhagem, foi ver se acharia algum fruto. Mas 

nada encontrou senão folhas, pois não era 

tempo de figos. Dirigindo-se à árvore disse: 

‘Ninguém jamais coma do teu fruto’. E seus 

discípulos o ouviram. Passando por ali de 

DIU de cobre
TCU-380A

u

DIU hormonal "Mirena"



115 

 

manhã, viram a figueira seca até as raízes 

(Mc 11,13-14.20). 

No episódio acima, Jesus, através de uma 

ação simbólica, amaldiçoou uma figueira que não 

tinha frutos, mas apenas folhas. E não adiantou a 

desculpa de que “não era tempo de figos”. Por 

quê? Porque o cristão deve frutificar todo o dia. 

Não há nenhum tempo em que estejamos 

dispensados de dar frutos de caridade: “Meu Pai é 

glorificado quando produzis muito fruto e vos 

tornais meus discípulos” (Jo 15,8). 

Que dizer então daqueles e daquelas que 

voluntariamente entregam seus órgãos 

reprodutores ao bisturi a fim de se tornarem 

estéreis? Cometem um pecado grave. Mutilam o 

próprio corpo, que é templo do Espírito Santo 

(1Cor 6,19), rejeitam a bênção dos filhos (Sl 

126,3) e atraem sobre si a maldição da esterilidade. 

A Igreja condena 

“a esterilização direta, tanto perpétua quanto 

temporária, e tanto do homem [vasectomia] 

como da mulher [laqueadura ou ligadura de 

trompas]”44. 

Pode haver algum procedimento médico ou 

cirúrgico que cause indiretamente a esterilidade. 

 
44 S. PAULO VI, Humanae Vitae, 1968, n. 14. 



116 

 

Imagine uma mulher com tumor no útero ou um 

homem com tumor na próstata. É necessário fazer 

uma cirurgia para remover o órgão doente, antes 

que o câncer se espalhe pelo organismo. Tal 

cirurgia é feita para tratar o câncer, não para causar 

a esterilidade. No entanto, como efeito secundário 

indesejado, mas inevitável, o homem (após a 

remoção da próstata) ou a mulher (após a remoção 

do útero) ficará estéril. Não é isso o que a Igreja 

condena. Ela condena a esterilização direta, ou 

seja, aquele ato que tenha como fim ou como meio 

tornar a pessoa estéril. 

Imagine que você, que tem os olhos sadios, 

resolvesse arrancá-los. Cometeria um grave 

pecado contra o próprio corpo, pelo qual Cristo 

pagou um alto preço (1Cor 6,20). Se você, porém, 

resolvesse arrancar ou estragar não os olhos, mas 

um órgão do aparelho reprodutor (as trompas de 

Falópio na mulher ou o canal deferente no 

homem), o pecado seria maior. Pois tais órgãos 

foram criados por Deus para a sublime missão de 

transmitir a vida. 

A esterilização direta continua sendo um 

pecado grave mesmo se feita “com boa intenção”. 

Ninguém pode dizer a uma mulher que ela é 

“obrigada” a fazer laqueadura, alegando que há o 

grave perigo de que ela morra na próxima 

gravidez. Pois quem disse que ela é obrigada a 



117 

 

engravidar? A gravidez não vem por acaso, mas é 

sempre fruto de uma união sexual. E a união sexual 

é um ato livre. Ninguém é “obrigado” a praticá-la. 

Se não convém para a saúde uma nova gravidez, o 

casal pode muito bem abster-se das uniões sexuais 

no período fértil. É para casos como esse que serve 

a continência periódica. Nunca é necessário nem 

lícito mutilar os órgãos reprodutores para evitar a 

procriação. 

O aborto 

Os castos não abortam. O aborto é o fundo do 

abismo em que caem aqueles que não souberam 

valorizar a castidade. Que é o aborto? 

O aborto provocado é a morte deliberada e 

direta, independentemente da forma como 

venha a ser realizada, de um ser humano na 

fase inicial de sua existência, que vai da 

concepção ao nascimento45. 

Para que haja um aborto, não importa o meio 

usado para matar a criança. Ela pode ser aspirada 

em pedacinhos (aborto por aspiração), 

esquartejada (aborto por curetagem), envenenada 

por uma solução cáustica (aborto por 

 
45 S. JOÃO PAULO II, Encíclica Evangelium Vitae, nº 58. 



118 

 

envenenamento salino) ou extraída viva e deixada 

a morrer à míngua (aborto por cesariana). 

Qual o juízo da Igreja sobre o aborto? 

O aborto direto, isto é, querido como fim ou 

como meio, constitui sempre uma desordem 

moral grave, enquanto morte deliberada de 

um ser humano inocente46. 

A Igreja, portanto, condena o aborto: 

 quando ele é querido como fim em si 

mesmo; 

 ou quando ele é querido como meio para 

obter um fim. Não importa que esse fim 

seja bom (por exemplo, aliviar o 

sofrimento da mãe, livrá-la de uma desonra 

ou mesmo salvar a sua vida). O fim não 

justifica os meios. 

Se a criança em gestação é gravemente 

doente, os pais devem amá-la com um amor 

especial. Longe de pensar em matá-la, eles devem 

acolhê-la, levá-la para ser batizada47, dar-lhe um 

 
46 S. JOÃO PAULO II, Encíclica Evangelium Vitae, nº 62. 
47 Em caso de emergência, qualquer pessoa pode batizar a 

criança, derramando água sobre sua cabeça, enquanto 

pronuncia as palavras: “Eu te batizo em nome do Pai e do 

Filho e do Espírito Santo”. 



119 

 

nome e acompanhá-la em todos os momentos de 

sua vida, mesmo que ela viva pouquíssimo tempo 

após o nascimento. Depois de sua morte, devem 

dar-lhe as honras de um enterro cristão. É 

inadmissível abortar a criança doente como se ela 

fosse um produto defeituoso que deve ser jogado 

fora. 

Se a criança foi gerada em um ato de estupro, 

abortá-la é uma injustiça monstruosa. Mais 

monstruosa que o próprio estupro. Será justo que a 

mãe faça com a criança o que nem o estuprador fez 

com ela: matá-la? A repugnância pelo crime nunca 

pode converter-se em repugnância pelo inocente 

concebido nesse crime. A vida é sempre um dom 

de Deus, ainda que gerada em circunstâncias 

pecaminosas, como o adultério, a prostituição ou a 

violência sexual. 

Pergunta-se: existe algum caso em que o 

aborto seja o único meio para salvar a vida da 

gestante? Deixemos que responda o médico-legal 

Dr. João Batista de Oliveira Costa Júnior em sua 

aula inaugural aos alunos dos Cursos Jurídicos da 

Faculdade de Direito da USP de 1965: 

Ante os processos atuais [de 1965!] da 

terapêutica e da assistência pré-natal, o aborto 

não é o único recurso; pelo contrário, é o pior 

meio, ou melhor, não é meio algum para se 



120 

 

preservar a vida ou a saúde da gestante. Por 

que invocá-lo, então?48 

E mais adiante: 

O aborto terapêutico não é o único meio para 

preservar a vida da gestante, sendo mesmo 

mais perigoso do que o prosseguimento da 

gravidez49. 

Antigamente, porém, quando a cesariana era 

uma operação arriscada, com alta taxa de 

mortalidade materna, parecia que, diante de uma 

mãe com bacia estreita, o único meio de salvá-la 

seria matar o bebê, perfurando-lhe o crânio com o 

parto já iniciado, e aspirando-lhe a massa cerebral. 

Esse procedimento era chamado craniotomia. O 

Santo Ofício – hoje Dicastério para a Doutrina da 

Fé – foi então consultado: 

Pode-se ensinar com segurança nas escolas 

católicas que é lícita a operação chamada 

craniotomia quando, omitindo-a, morreriam a 

mãe e o filho e, ao invés, executando-a, a mãe 

seria salva e o bebê morreria? 

 
48 João Batista de O. COSTA JÚNIOR, Por quê, ainda, o 

abôrto terapêutico? Revista da Faculdade de Direito da USP, 

1965, volume IX, p. 326. 
49 Ibidem, p. 328. 



121 

 

A resposta, de 28 de maio de 1884, foi: “não 

se pode ensinar com segurança”. 

Ainda, portanto, que existisse algum caso em 

que o aborto fosse “necessário” para salvar a vida 

da gestante, ele seria gravemente pecaminoso. Em 

tal situação, se existisse, deveríamos preparar a 

mãe e o filho para a morte com cuidados 

paliativos. Nunca é lícito matar diretamente um 

inocente, nem sequer para salvar outro inocente. 

Dizia o Papa São Paulo VI: 

Nunca é lícito, nem sequer por razões 

gravíssimas, fazer o mal [por exemplo, matar 

a criança], para que daí provenha o bem [por 

exemplo, a salvação da vida da mãe]50. 

E dizia São João Paulo II: 

Nenhuma circunstância, nenhum fim, 

nenhuma lei no mundo poderá jamais tornar 

lícito um ato que é intrinsecamente ilícito, 

porque contrário à Lei de Deus, inscrita no 

coração de cada homem, reconhecível pela 

razão, e proclamada pela Igreja51. 

  

 
50 S. PAULO VI, Encíclica Humanae Vitae, nº 14 
51 S. JOÃO PAULO II, Encíclica Evangelium Vitae, nº 62. 



122 

 

O duplo efeito 

Pode acontecer, porém, que durante a 

gravidez a mãe precise tomar um remédio ou fazer 

uma cirurgia que ponha em risco a vida do bebê. 

Por exemplo: 

1. Uma mulher grávida com infecção renal 

precisa tomar um antibiótico, que pode ser nocivo 

ao bebê. 

2. Uma gestante com alguma doença no 

coração precisa submeter-se a uma cirurgia 

cardiovascular. Essa cirurgia, como qualquer 

outra, é perigosa para a criança. 

Nos exemplos acima, a morte do bebê não é o 

fim visado pela ingestão do antibiótico nem pela 

cirurgia (o fim é a cura da mãe). Também não é um 

meio (pois não é a morte da criança que “causa” a 

cura da mãe). Se a morte da criança ocorrer, será 

simplesmente um efeito secundário ou efeito 

colateral. Aliás, tais procedimentos médicos 

seriam feitos mesmo se a mulher não estivesse 

grávida. 

Pergunta-se: é lícito praticar um ato bom que 

produza dois efeitos, um bom (querido como fim) 

e outro mau (tolerado como efeito)? Sim, desde 

que: 

 

 



123 

 

 

— o efeito bom (no caso, a cura da gestante) 

não seja obtido por meio do efeito mau (no caso, a 

morte do bebê); 

— haja uma proporção entre o efeito bom 

querido e o efeito mau tolerado. 

É preciso, pesar, portanto: 

▪ de um lado a gravidade da doença da mãe 

e a urgência do procedimento médico ou 

cirúrgico; 

▪ de outro lado, a possibilidade, que existe, 

mas é remota, de a criança sofrer a morte. 

Se fosse possível esperar até o nascimento do 

bebê ou se houvesse outro meio terapêutico que 

fosse inofensivo para a criança, não seria lícito 

ingerir o antibiótico ou submeter-se à cirurgia. 



124 

 

O que acabamos de expor acima é o princípio 

da ação com duplo efeito. Note-se bem: não se 

trata de “praticar um ato mau com boa intenção”. 

Isso nunca é moralmente lícito. O fim não justifica 

os meios. Trata-se de praticar um ato bom, com 

boa intenção, mas que produz um efeito colateral 

mau indesejável, mas inevitável, embora 

previsível. 

Nos casos que acabamos de ver, a morte do 

inocente não é direta, isto é, não é querida como 

fim nem como meio. O aborto diretamente 

provocado nunca pode ser aceito, quaisquer que 

sejam as circunstâncias, as intenções ou mesmo a 

suposta “necessidade” de praticá-lo. 

O aborto é um dos pouquíssimos pecados que 

a Igreja pune com a pena canônica da excomunhão 

automática (latae sententiae): 

ATO BOM
e praticado com

boa intenção

EFEITO BOM
querido pelo agente como FIM,

e decorrente diretamente do ato bom

EFEITO SECUNDÁRIO MAU
não querido pelo agente, mas inevitável,
pois decorrente diretamente do ato bom



125 

 

Cânon 1398: Quem provoca aborto, 

seguindo-se o efeito, incorre em excomunhão 

latae sententiae. 

Não é preciso que a autoridade decrete a 

excomunhão. Quem comete o delito do aborto, 

sabendo da pena canônica, é excomungado pelo 

próprio fato de cometê-lo. Explica o Catecismo: 

Com isso, a Igreja não quer restringir o campo 

da misericórdia. Manifesta, sim, a gravidade 

do crime cometido, o prejuízo irreparável 

causado ao inocente morto, a seus pais e a 

toda a sociedade52. 

A cultura da castidade 

A vida deve ser respeitada ainda antes da 

concepção. O respeito à vida deve começar pelo 

respeito à sexualidade, que é a fonte e a raiz da 

vida. A cultura da vida coincide com a cultura da 

castidade. O aborto é o fundo de um abismo que 

se inicia com o desregramento sexual. 

Se você quer ser pró-vida, seja um defensor 

ardente da castidade. Essa virtude deve brilhar em 

toda a sua vida: na roupa que você veste, nas coisas 

que você olha ou deixa de olhar, na maneira 

 
52 Catecismo da Igreja Católica, n. 2272. 



126 

 

prudente de namorar, na fidelidade conjugal e na 

abertura aos filhos. 

Espero que, com a leitura deste livro, você 

tenha descoberto a beleza fascinante da castidade. 

Se você descobriu, anuncie sua descoberta aos 

outros, que ainda não a conhecem. 

Desejo que um dia nós, por termos guardado 

a pureza de coração, nos encontremos no céu, 

vendo a Deus face a face. 

 

 

 

 

  



127 

 

Do mesmo autor 

O ‘LIVRO DE OURO’ 

AO ALCANCE DE TODOS 

Uma explicação popular do Tratado 

 da Verdadeira Devoção à Santíssima Virgem 

de São Luís Maria Grignion de Montfort 

(93p.: il.: 11,5x17 cm) 

Este livrinho procura traduzir em linguagem 

popular o “livro de ouro” (como é conhecido o 

“Tratado” de São Luís) e a consagração a Nossa 

Senhora por ele ensinada. Procura ainda tirar 

dúvidas frequentes relacionadas a essa prática.  

B

1

:5.1 o '11:^Ilidi- óli todos
Uma explicação popular do Tratado

da Verdadeira Devoção á Santíssima Virgem
de São Luis Maria Grignlon de Montfort



128 

 

 

 

 

 

 

 

 PiPITOI ©iinril HOW® [MIM

PrdWd-A
Pró-Vida de Anápolis

Rua Bela Vista, Quadra M, Lote 65, Jardim Goiano
75140-460 - Anápolis - GO

Telefone: (62) 3313-4792 / 98581-3791
www.providaanapolis.org.br



Os castos não abortam.

A luta contra o aborto exige uma sólida formação
para a castidade.

Graças a Deus, cada vez mais os jovens estão
descobrindo o valor e a beleza de um namoro puro,
de um matrimónio fiel, perpétuo e fecundo.

Este livro procura apresentar a castidade não como
um peso difícil de carregar, mas como um tesouro
escondido.

Quem o encontra não quer largar, pois os puros de
coração verão a Deus.

ISBN: 978-85-93402-02-9

9 788593 402029




